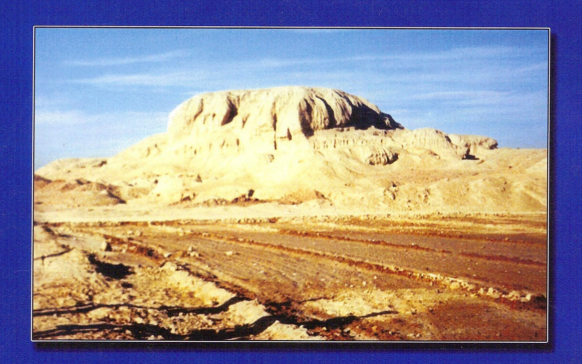


# سازهٔ بزرک ساک ساخت وسازی از دورهٔ مادیا زمکورات خورشد؟!



مهردا دملكزا ده

نشریهٔ هستهٔ علمی داتشبجویان باستان شناسی دانشگاه تهران (جهاد دانشگاهی داتشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی)

باب نقدو ارزيابى مطالب باز است

بهب نعد و نوزیبی معاسب باز است نقل مطالب با ذکر منبع آزاد است آرای مندرج در باستان پژوهی لزوما دید گاه مدیریت نشوریه نیست

<sup>تسازه</sup> بزرگ سیلی " ساخت و سازی از دوره ماد یا زیگورات خورشید۱۱ مهرداد ملکزاده

عكس وطرح جلد: ملكؤاته قيمت ٧٥٠ تومان

#### جای خالی نقد

در زمانهی ما در باب اینکه نقد، نقد عالمانه و نقد بیغرض در بسیاری از رشتهها یا حوزههای مطالعاتی اندک است،

گفت و گوها و گاه قلمفرساییهای بسیاری میشود. با این وصف، همگان بر این امر اذعان دارند که همچنان در اغلب زمینههای مطالعاتی ما جای «نقد عالمانه و بیغرض» خالی است. فقدان چنین نقدی بالطبع در باستان شناسی ما نیز به چشم میخورد. باستان شناسی ما همواره بی- بهره از ادبیات انتقادی ره سپرده است. اینکه نقد صحیح و علمی را چگونه و از کجا باید آغاز نمود؟ پرسشی است که در عرصه باستان شناسی ما ارایه پاسخی عملی به آن بسی به طول انجامیده است.

تصور می شود مادام که نقد نباشد، مادام که سنجش آراء و افکار صورت نپذید، مادام که هر پژوهشگری تنها برای خود بنویسد و مادام که زبان علم، زبان مشترک برای گفت و گو نباشد، به معنای واقعی علمی هم تولید نمی شود. آثار انتقادی در عرصه باستان شناسی ما آنقدر اندک است که به سادگی می توان آنها را برشمرد؛ چراکه فراتر از شمار انگشتان دست نمی رود. در چنین وضعیتی، پی افکندن یک نظام انتقادی مبتنی بر گفت و گوی علمی بسیار دشوار است. با وجود این و برغم چنینی کاستی هایی گمان نمی رود که دست بر دست نهادن و به انتظار آیندهی نامعلوم نشستن،

دردی را دوا کند و گرهی بگشاید.

با عنایت به این موضوع است که «باستان پژوهی» از آغاز در پی خلق چنین فضاهایی بوده؛ اما اینکه تا چه پایه در این راه توفیق یافته امریست که نخست باید به انتظار آینده نشست و در نتیجه گیری تعجیل نکرد و آنگاه داوری را به رأی عمومی گذارد.

## رسارهٔ مزرک سیک مین میازهٔ مزرک سیک مین ساخت وسازی از دورهٔ مادیا زیکورات خورشید؟!\*

مهردا دملکزا ده

زیگورات سیلک، گزارش فصل یکم، به کوشش: دکتر صادق ملکشهمیرزادی، سرپرست و مجری "طرح بازنگری سیلک"، سازمان میراث فرهنگی کشور، معاونت پژوهشی، پژوهشکدهٔ باستانشناسی، سلسله گزارشهای باستانشناسی ۲، تهران: انتشارات سازمان میراث فرهنگی کشور (پژوهشگاه) [ شمارهٔ] ۱۶۹، ۱۳۸۱، ۱۳۸۴ + 6 ص، ۱۶ لوح تصویر، نقشه، جدول، نمودار (شابک ۷–۲۸–۳۴۸۳–۹۶۴).

زیگورات سیلک، طرح بازنگری سیلک [بروشور]، به کوشش: دکتر صادق ملکشهمیرزادی، تهران: معاونت معرفی و اَموزش سازمان میراث فرهنگی کشور ، ۱۳۸۱، ۱۴ ص، رنگی، ۲۰×۲۱/۵ سانتی متر.

#### بادداشت<sup>۱</sup>

هنگامی که در یکی از گرمترین روزهایِ تابستان سال ۱۳۶۵ خورشیدی برای نخستینبار، توده خشتِ سترگِ تپهٔ جنوبیِ سیلکِ کاشان را از نزدیک دیم، هرگز باور نمی کردم \_هنوز نیز باور نمی کنم \_ که به یک "زیگورات`` می نگرم (بنگرید به عکس ۱ که پانزده سالی پیش از این گرفته شده و زمانی را نشان می دهد که باغات و منازلِ اطراف هنوز تپه را نبلعیدهاند)؛ پس از آن، بارهای بار به دیدن سیلک و به ویژه «سازهٔ بزرگ» آن (به قول کاوشگران فرانسوی: "La Grande construction") \_ که بنایی از دورهٔ ماد می پنداشتمش \_ رفتم، خصوصاً از زمانی که در مقام دانشجوی باستان شناسی در مرکز آموزش عالیِ سازمان میراث فرهنگیِ کشور مشغول به تحصیل شدم؛ در تمامیِ این سالها سازهٔ بزرگِ خشتیِ سیلک برایم معمایی بود؛ بهراستی آن پُشتهٔ خشت و گلی چه بود و چه هست؟

پس از آن و در این سالهایی که گذشت به عنوان یکی از همکاران رسمیِ تشکیلاتِ باستانشناسیِ ایران، به واسطهٔ علاقهای که به تاریخ و فرهنگ "دورهٔ ماد`` داشتم، همواره آرزو میکردم که ایکاش از میان استادان و راهبران و پیشکسوتان ما صاحب همتی پیدا شود و آستین بالا

زند و مسئولیتِ خطیر بازنگریِ در کاوشهای سیلک را بپذیرد؛ شاید که در این میان و در بازنگریِ کاوشِ «سازهٔ بزرگ» به شواهد و مدارکی باستان شناختی از فرهنگِ مادّی نواحیِ شرقیِ مادستان دست یابیم. این مهم \_یعنی بازنگریِ در کاوشهایِ سیلک \_ سرانجام در سال ۱۳۸۰ به کفِ با کفایت استاد دکتر صادق ملکشهمیرزادی، سرپرست و مجری محترم «طرح بازنگریِ سیلک»، یکی از همان پیشکسوتانِ دانشور ما، آغاز گردید (اولین اخبار در جراید کثیر الانتشار هفتهٔ دوم دی ماه ۱۳۸۰ درج شد)؛ ولی عملیاتِ میدانی (اخبار آن به همراه گرتهٔ بازسازی شدهٔ "زیگورات" در جراید کثیر الانتشار هفتهٔ نخست بهمن ماه ۱۳۸۰ درج شد)، اعلام گردید جراید کثیر الانتشار هفتهٔ نخست بهمن ماه ۱۳۸۰ درج شد)، اعلام گردید که تپهٔ جنوبیِ سیلک بر خلاف تصوراتِ قبلی، نه دژی مادی که زیگورات" به گونهٔ کهن را در دل خویش داشته است! (واپسین اخبار کشف "زیگورات" به گونهٔ رسمی در جراید کثیر الانتشار هفتهٔ دوم اسفند ماه ۱۳۸۰ درج شد).

این اخبار \_به واقع \_ همچون بُمبی در محافل باستان شناسیِ ایران منفجر شد! سیلک و زیگورات؟ پُرسشی بود که در تمام مجامع و محافل باستان شناسانِ ایرانی مطرح می شد؛ عکس العملها البته متفاوت و مختلف بود، و گر ایشها و گزینشهای فردی و شخصی عموماً بیش از هر چیز دیگری در موضعگیریها \_ و حتی جبهه گیریها \_ نقش داشت؛ هر کس چیزی می گفت و نظری داشت و ناباوری بیش از هر اندیشهٔ دیگری ورد زبانها می بود؛ ناباوریِ گاه توأم با استهزاء و به سُخره گرفتنِ کُلِ داستان؛ تا اینکه گروه پژوهشیِ سیلک به تاریخ یکشنبه ۲۹ اردیبهشت ماه ۱۳۸۱ در تالار باستان شناختی محوطهٔ سیلک کاشان» \_ برگذار نمود، یافتههای خود را ارائه کرد؛ اما از آنجا که در ادبِ باستان شناختی محوطهٔ سیلک کاشان» \_ برگذار نمود، یافتههای باستان شناختی محوطهٔ سیلک کاشان پ را عرضه داشت و دیدگاههای خود را ارائه کرد؛ اما از آنجا که در ادبِ باستان شناسانهٔ ما، نقدِ مستقیم ناپسندترینِ اعمال به شمار می آید و در مقابل در پشتِ سر گفتن و باز گفتن ر ایج ترینِ افعال به شمار می آید و در اعتراض و انتقاد و پرسش نگشود و چیزی نگفت؛ نتیجه \_احتمالاً \_ بدین اعتراض و انتقاد و پرسش نگشود و چیزی نگفت؛ نتیجه \_احتمالاً \_ بدین

معنی میبود که همهٔ آن منتقدان شفاهی و معترضان افواهی پیشگفته، قانع شده و پذیرفتهاند که پُشتهٔ خشتی سیلک، زیگوراتی باستانی بوده؛ اما این نگارنده قانع نشده و نپذیرفته، پس با وجود اُگاهی کامل از آنکه در باستان شناسی سُنتی ذاتاً محافظه کار ما، نقدنویسی گناهی تقریباً نابخشودنی است، بر أن شدم ـتا با پرهيز از هر گونه نهانگويی و پردهپوشی ـ دیدمان خویش را درباب زیگورات سیلک بیان کنم ...

أنچه مىبايست در أغاز يادأورى شود اينكه نوشتهٔ حاضر فقط و فقط نقد آن پنداره است که پُشتهٔ خشتی سیلک را میتوان یک "زیگورات`` دانست؛ نقد و تحلیل و ارزیابی آن بخش از دستاوردهای پژوهشی و اجرایی گروه سیلک است که مستقیم و یا غیرمستقیم به "زیگورات`` مربوط می شود؛ در این نوشته ما را با دیگر یافته ها و دستاوردهای «طرح بازنگری سیلک» \_چه علمی و پژوهشی و چه عملی واجرایی \_ کمتر کاری است؛ این خود نگفته پُر روشن است که پس از سالها فراموشی در سیلک کاری شده کارستان؛ زحمتِ بسیار کشیده شده و خون دل بسیار خورده شده تا کار بدین مهمی به انجام رسد؛ آری صاحب این قلم نیز با چنان حال و هوایی غریبه نیست و مشکلات و معضلات باستان شناسی نیمه جان ما را خوب می شناسد، و می داند که کار در چنین اوضاع و احوالی تا چه اندازه می تواند دشوار باشد... (" یک نکته از این معنی گفتیم و همین باشد ٔ )؛ آری می باید بر این گروه هزاران آفرین گفت و هزاران درود فرستاد. این پُر مسلم است که برای آغاز دوبارهٔ کار در سیلک یارگیری بسیار هوشمندانهای انجام یافته و جمعی از بهترین پژوهشگران جوان و نخبه از برای همکاری در «طرح بازنگری سیلک» برگزیده شدهاند؛ جمعی که حضور هریک از آنان در گروههای کاوش و بررسی، خود بهتنهایی رشکبرانگیز است؛ با چنین گروهی کاراَشنا و نیز با دعوت از دیگر متخصصان، همه گونه اسباب انجام کار ماندنی در سیلک گردهم و فراهم آمده؛ اما صد حیف که پیشفرض سرپرست و مجری «طرح بازنگری سیلک» ("زیگورات`` پنداشتن سازهٔ سترگ خشتی تپهٔ جنوبی) ممکن است بر تمامی دیگر دستاوردهای گروه سایه فکند و تأثیر نهد...

در مقالهٔ کنونی ما نخست به چند مسئلهٔ پیرامونی درباب "زیگورات`` سیلک اشاره میکنیم و سپس مستقیماً و منحصراً بحث خویشتن را بر "زیگورات`` متمرکز میسازیم، تلاش ما در اینجا معطوف بر أن خواهد بود که نشان دهیم آیا با عنایت بر یافتههای «طرح بازنگری سیلک» و آنچه اینان عرضه میدارند و با توجه به دادههای پژوهشهای پیشین میتوان سازهٔ سترگ خشتی سیلک را "زیگورات`` پنداشت؟

[1]

"زیگورات سیلک`` و گزارش رسمی برنامهٔ میدانی پژوهشکدهٔ باستان شناسی سازمان میراث فرهنگی کشور از نام کتاب آغاز میکنیم؛ کتاب زیگورات سیلک از انتشارات رسمی سازمان میراث فرهنگی کشور است؛ این کتاب همچنین گزارش رسمی یک برنامهٔ میدانی پژوهشکدهٔ باستانشناسی همآن سازمان به شمار می آید؛ اما تا بدانجا که ما میدانیم، گزارش رسمی یک برنامهٔ میدانی در نهادی پژوهشی \_قاعدتاً\_ می باید نام و عنوان رسمی همآن برنامه را بر خود داشته باشد و نه چیزی دیگر؛ و باز تا بدانجا که ما میدانیم عنوان رسمی برنامهٔ میدانی گروه پژوهشی سیلک، «طرح بازنگری سیلک» بوده و نه مثلاً چیزی مانند «طرح "زیگورات`` سیلک» تا بر آن اساس گزارش را زيگورات سيلک نام نهند!

کتابی که پژوهشکدهٔ باستان شناسی سازمان میراث فرهنگی کشور خویشتن را ناشر آن معرفی میکند و آن کتاب گزارش رسمی برنامهای اجرایی از همأن پژوهشکده است میباید به سادگی نامی متناسب با

اهداف أن برنامهٔ میدانی برخود داشته باشد، و در این موردِ خاص مثلاً: گزارش توصیفی مقدماتی فصل اول طرح بازنگریِ سیلک و نه چیزی دیگر؛ از چشمانداز شأن کارهای پژوهشی، ما حق نداریم \_آری دقیقاً حق نداریم ــ هر نامی را که دوست میداریم بر گزارش رسمی یک برنامهٔ اجرایی سازمانی نهیم، و اگر چنین کنیم همانا بعینه نشان دادیم که تا چه اندازه به اهداف و برنامهریزی طرح پژوهشی خویش وفاداریم ...

نمونهای قابل قیاس در این باب، مجموعهٔ انتشارات رسمی برنامهٔ پژوهشی گروه باستان شناسان امریکایی در تُل مَلیان دشت بیضای فارس است؛ با أنكه حتى پيش از أغاز كاوشها گمان بر أن بود كه در أنجا أنشان را خواهند یافت (بسنجید با: هانسمن ۱۹۷۲) و حتی پس از اَنکه مشخص و معلوم گشت که تُل مَلیان همان اُنشان است (بنگرید به: راینر ۱۹۷۳) باز هم تمامی گزارشهای رسمی پژوهشها و کاوشها با نام مَلیان منتشر شده و می شود و نه با نام انشان! (فهرست این انتشارات را در مجلدات کتابشناسی تحلیلی باستان شناسی ایران باستان واندن برگ و پیوستهای سه گانهٔ آن می یابید، شماره های ۸۳۹ تا ۸۵۸ و ۴۰۴۴ تا ۴۰۵۹ و ۴۹۹۶ تا ۵۰۱۰ و ۵۹۸۸ تا ۶۰۰۸). در حقیقت شاید که در تاریخچهٔ پژوهشهای عیلام شناسی \_ تقریباً \_ هیچ واقعه ای را به اهمیت کشف موقعیت آنشان نتوانیم یافت (برای اهمیت انشان در مجموعهٔ فرهنگ عیلامی: پاتس ۱۹۹۹)، ولی کاوشگران اُنشان بر ذوق زدگی خود غلبه کردند و با اندیشهای علمي به نام مَليان وفادار ماندند؛ أيا أنها به راحتي نمي توانستند مجموعة انتشارات خود را تحت عنوان بس فريبندهٔ أنشان عرضه كنند؟

نمونهٔ دیگر قابل قیاس در این باب، برخورد گروه باستان شناسان فرانسوی با چغازنبیل است؛ با اینکه در دههٔ ۱۹۳۰ در آنجا گمانههایی باز کرده و نتایج مهمی به دست آورده بودند (دومکنم ۱۹۳۵؛ دومکنم و دُسین ۱۹۳۸)، اما تا هنگامی که سالها پس از آن، از ۱۹۵۱ به بعد، کاوشهای بلند مدت و هدفمندی را به سرپرستی گیرشمن در چغازنبیل آغاز نکرده بودند هرگز و هرگز آنجا را در انتشارات خویش "زیگورات` نخواندند (فهرست این انتشارات را در جلد نخست کتابشناسی تحلیلی باستانشناسی ایران باستان واندن برگ می یابید، شماره های ۱۴۴۵ تا ۱۴۹۸)؛ در حالی که حتی اهالی محل از سر تشبیه به این تپه چغازنبیل یعنی تپهٔ زنبیل شکل می گفتند و پیش از شروع عملیات میدانی هم آشکار بود که در آنجا با چه پدیدار باستان شناختی مواجه خواهند بود همانند دهنو (بسنجید با: گیرشمن ۱۹۶۱الف) ـ با این وصف از روی احتیاط علمی فقط پس از انجام فصول کاوش بود که اعلام شد چغازنبیل، زیگور اتی عیلامی است.

#### [7] "زیگورات سیلک`` و نام کتاب

نام کتابی که در این نوشته از آن گفتگو میکنیم، زیگورات سیلک، از منظری دیگر هم سزاوار نقد است و آن همان چیزی است که در منطق قدیم بدان اطلاق جزء بر کُل میگفتند؛ در کتابی دویست و چند صفحهای که شامل ۴ مقدمه، ۹ مقاله و ۳ پیوست است، یک مقالهٔ ۲۸ صفحهای («زیگورات سیلک»، ص ۵۴-۲۷) نام خود را به کُل مجموعه بخشیده. آیا تمامي كتاب منحصراً درباب اين "زيگورات`` است كه چنين نام گرفته؟ أيا ما اجازه داریم در نامگذاری گزارش رسمی سازمانی خود که شامل بخشهای متنوع، مختلف و متفاوتی است نام یک مقاله را بر همهٔ مجموعه تعمیم دهیم؟ البته در روی جلد در زیر عنوان اصلی کتاب، نشان «طرح بازنگری سیلک» هم بسیار بسیار ریز درج شده! جالبتر اینکه در عطف کتاب علناً نوشته شده: «گزارش فصل یکم زیگورات سیلک» (!؟)؛ و این یعنی که کتاب تماماً معطوف معرفی "زیگورات`` شده، در حالی که عملاً چنین نیست و داستان "زیگورات` فقط بخش کوچکی از کتاب را شامل است!

شاید بر ما خُرده گیرند که این مسئله چه اهمیتی دارد که چنین بر اُن پا می فشریم؛ در حقیقت این نگارنده بر اَن است تا با اصرار و ابرام بر اینکه نامرشداری کتابِ زیگورات سیلک نادرست است، نشان دهد که تا چه اندازه ممکن است تصمیمگیریهای علمی ما تحت تأثیر ذوق زدگی و شتاب زدگی قرار گیرد؛ اَری به راستی «کشف» یک "زیگورات`` آنهم در ایران مرکزی به قدری شگفتی انگیز می تواند باشد که هر کسی را تحت تأثیر قرار دهد و از خود بیخود کند؛ اما پژوهشگر راستین کسی است که بتواند با دور اندیشی علمی، خویشتن را از درافتادن در دام چنین بتواند با دور اندیشی علمی، خویشتن را از درافتادن در دام چنین خوق زدگیهایی رهایی بخشد؛ در متن کتاب \_و هم در سخنرانیهای همایش یکروزهٔ «گزارش کاوشهای [؟!] باستان شناختی محوطهٔ سیلک کاشان» \_ مکرراً تأکید شده که در نخستین فصل «طرح بازنگریِ سیلک» کاشان» \_ مکرراً تأکید شده که در نخستین فصل «طرح بازنگریِ سیلک» کاوشی بر روی "زیگورات` انجام نگرفته و فقط به "آواربرداری` و تازیر ایی ناشناخته و بس سترگ ممکن است چنین ادعایی بزرگ را دربارهٔ سازه ای ناشناخته و بس سترگ مطرح ساخت: سیلک و زیگورات؟

#### [۳] "زیگورات سیلک`` و زیگورات سیلک

أرى تمامي داستان بر سر بازشناسي أن پُشتهٔ خشتي تپهٔ جنوبي سيلک است که پيش از اين سازهٔ بزرگش میخواندند (هاردی ۱۹۳۹) و اکنون در دل أن يک "زيگورات`` را ميجويند!

«زیگورات سیلک»، نوشتهٔ دکتر صادق ملکشهمیرزادی، نخستین مقالهٔ کتاب است (زیگور ات سیلک، ص 74-77)، در این مقاله است که نویسنده میبایست به تفصیل ادلهٔ خود را از برای آنکه سازهٔ سترگ خشتی سیلک یک "زیگورات`` است مطرح می کرد؛ اما به واقع بحث دربارهٔ "زیگورات`` پیش از این مقاله و در «تشکر و اعتذار» (همان، ص 7-1) و «دیباچه» (همان، ص 7-1) آغاز شده ...

در «تشکر و اعتذار» نخست داستان شروع کار در سیلک روایت می شود (همان، ص 11-11)، سپس اعضای گروه معرفی می شوند (همان، ص 11-11)، و پس از آن نوبت به تشکرات و تعارفات معمول می رسد (همان، ص 10-11)؛ در اینجاست که برای نخستین بار در صفحات 11 و 11 د داستان "زیگورات" اشاره می شود:

... هنگامی که مشغول آواربرداری و بازپیرایی "سازه عظیم" گیرشمن بودیم چندین بار توصیف گیرشمن را از آن خواندم. ولی نکات ظریف زبانی در آن نوشته بود که من متوجه **نمی شدم**. تا اینکه ... دکتر یوسف مجیدزاده ... به سیلک آمد ... از مجیدزاده خواهش کردم با توجه به تجربه چهار سالهای که از کاوش در تپه ازبکی دارد در میان قطعات سفالهایی که در پخشگاه سفال به دست آمده از آواربرداری و بازپیرایی قسمتی که بعداً معلوم شد بقایای زیگورات است در کنار هم چیده شده بود تعدادی نمونههای سفال شاخص مادی را برای ما انتخاب کند. بعد از مدتی جستجو در میان هزاران قطعه سفال مجیدزاده اظهار داشت حتى يك قطعه سفال مادى هم در ميان آنها نیست. چند لحظه بعد نوکنده از او دربارهٔ **شباهت بین** خشتهای مادی "ازبکی" و خشتهای سیلک سئوال کرد که باز **جواب منفی بود**. بعد از این پرسش و پاسخها بود که **در** نجوایی خصوصی که دو نفری داشتیم نظرم را دربارهٔ اینکه فکر میکنم آنچه ما بر روی آن کار میکنیم بقایای یک زیگورات است گفتم و نظر مجیدزاده هم این بود که آنچه ما بر روی آن کار میکنیم بقایای یک زیگورات است.

توجه کردید؟ اول چنین عبارتی مطرح میگردد: «قسمتی که بعداً معلوم شد بقایای زیگورات است»؛ چگونه معلوم شد؟ توجه کنید: با استفسار از دکتر مجیدزاده و به دلیل «تجربه چهار سالهای که از کاوش در تپه ازبکی دارد» و اینکه ایشان «بعد از مدتی جستجو در میان هزاران قطعه سفال» «حتی یک قطعه» از «نمونههای سفال شاخص مادی» نیافته و همچنین هیچ شباهتی «بین خشتهای مادی "ازبکی" و خشتهای سیلک» ندیده، پس از آن «در نجوایی خصوصی» و «دو نفری» بدین نتیجه رسیدهاند که آنچه «بر روی آن کار» میشود «بقایای یک زیگورات است»!

این یک نتیجه گیریِ سریع و البته بسیار مطبوع است؛ پس از آن در سطور بعدی احتیاط \_کلاً\_ به کناری نهاده شده و اگر اول بار از پُشتهٔ خشتیِ تپهٔ جنوبی سیلک با نام «"سازه عظیم" گیرشمن» یاد شده (زیگور ات سیلک، ص ۱۴، سطر ۲۵)، پس از این همه جا آن سازه یکسره زیگورات خوانده می شود؛ برای مثال چند سطر پایین تر به «پاره آجرهای منقوش با نقش اثر مهر که در آوارهای جلو زیگورات به دست آمدند» اشاره شده (همان، ص ۱۵، سطر ۱۳–۱۲). پس آنگاه در واپسین سطور مقاله این سازه نامی متشخص بر خود می گیرد و "زیگورات خورشید" خوانده می شود، ۲ سازه ای که نه تنها یک زیگورات است بلکه کهن ترین خوانده هم هست (همان، ص ۱۷، سطر ۲ و ص ۲۰، سطر ۲۱، ۲۲ و ۲۵).

در «دیباچه» (همان، ص ۲۵–۲۱)، از تاریخچهٔ مطالعات در سیلک سخن به میان آمده (همان، ص ۲۳–۲۱)، سپس اهداف نخستین فصل کار میدانی «طرح بازنگری سیلک» بیان شده (همان، ص ۲۳) و در ادامه ترتیب مقالات کتاب توضیح داده شده (همان، ص ۲۵–۲۳)؛ در اینجا چنین آمده (همان، ص ۳۳، سطر ۲۹–۲۷):

... از آنجا که یکی از مهمترین دستآوردهای نخستین فصل پژوهش "طرح بازنگری سیلک" کشف کهن ترین زیگورات در ایران بود نخستین مقاله این گزارش شرح کشف این زیگورات و توصیف آن است.

آری در اینجا و در توصیفات دیگر (همان، ص ۲۵، سطر ۸) پیش از آغاز مقالهٔ نخست، "زیگورات" بودن «سازهٔ بزرگ» مسلم فرض میشود و با ضرس قاطع از آن سخن بهمیان میآید! در پایان «تشکر و اعتذار»، این "زیگورات" تاریخگذاری هم میشود (همان، ص ۲۰، سطر ۲۶–۲۵):

... بر اساس شواهد و مدارک موجود زیگورات سیلک به اوایل هزاره سوم ق.م. و یا نیمه دوم دوران آغاز نگارش تعلق دارد.

می پرسید بر اساس کدام شواهد و مدارک موجود؟ پاسخ را قاعدتاً در مقالهٔ نخست باید بیابید...

در مقالهٔ نخست، پس از آنکه در چند سطر تاریخچهٔ مطالعات گیرشمن در سیلک و نیز موقعیت اسفبار کنونی آن بازگو می شود، کاشان کهن ترین شهر جهان خوانده می شود (مقالهٔ اول، ص ۲۸، سطر ۳۲)، و پس از آن دربارهٔ پُشتهٔ خشتیِ تپهٔ جنوبیِ سیلک چنین می آید (همان، ص ۲۹، سطر ۸–۱):

در مورد آنچه گیرشمن آنرا "سازه عظیم"... توصیف میکند باید به این نکته اشاره شود که او در این توصیف به این نکته میپردازد که قسمتی از این بنای خشتی عظیم بر روی سکویی، که همان مصطبه بوده است، بنا شده است. و در پایان نیز نتیجه میگیرد که شبیه این نوع سازهها را میتوان در شهرهای اور ارتویی و مادی ادوار بعد نیز مشاهده کرد. از همین اشاره مختصر گیرشمن به وجود سکو در معماری "سازه عظیم" میتوان چنین نتیجه گرفت که گیرشمن با معماری در دورانهای پیش از تاریخ کاملاً آشنا بوده است ولی هنوز درباره کاربرد آنچه او از آن در سیلک خاکبرداری کرده بود تردید داشته است.

پژوهشگران بعد از گیرشمن بدون توجه به این نکات بسیار ظریف که گیرشمن در توصیف "سازه عظیم" بکار برده است **دچار** این اشتباه شده بودند که "سازه عظیم" خشتی تپه جنوبی یک "دژ مادی" بوده است.

در اینجا هیچ ار جاعی ارائه نشده؛ شما نخواهید دانست که گیرشمن در کدام نوشتهٔ خود و کدام صفحه و یا صفحات «سازهٔ بزرگ» را چنین و چنان توصیف کرده؛ اما از آنجا که پیشتر در چند جای کتاب اشاره شده (زیگورات سیلک، ص ۱۵، سطر ۱۰-۷ و ص ۲۵، سطر ۱۸-۱۴) که ترجمهٔ توصیفِ این سازه در پیوستهای پایان کتاب نقل شده، به آنجا مراجعه خواهید کرد (همان، ص ۱۷۹–۱۷۷) و درخواهید یافت که این توصیف در مقالهای کوتاه با نام "La Grande construction" در اصل ضمن تشریح بقایای معماری دورهٔ ۶ در جلدِ دوم کتابِ کاوشهای سیلک (ص ۲۵-۲۳) درج شده؛ سپس اگر کنجکاوی شما بیش از اینها باشد برای یافتن اصل نوشته تلاش خواهید کرد و کتاب کاوشهای سیلک، جلد دوم را خواهید یافت، به فهرستِ آن (گیرشمن ۱۹۳۹، ص ۲۵۹–۲۵۸) نگاهی خواهید انداخت، در مقابل بخش مربوط به «سازهٔ بزرگ» نامی به غیر از نام گیرشمن را خواهید دید (همان، ص ۲۵۸، سطر ۱۱) و آنگاه در خواهید یافت که در واقع چه کسی مرتکب اشتباه شده! نویسندهٔ آن مقالهٔ کوتاه ۳ صفحهای گیرشمن نیست بلکه آن بخش از کتاب را \_توصیفِ «سازهٔ بزرگ» را \_ آندره پ. هاردی نوشته! (هاردی ۱۹۳۹)؛ و این قرینهای بسیار روشن است از میزان بی دقتی و بی مسئولیتی فاحش علمی در نقل حتی سادهترین و سهلترین موارد؛ به أن نوشته مکرراً و مرتباً همچون توصيفِ گيرشمن از «سازهٔ بزرگ» ارجاع داده و اشاره شده، اما هرگز دقتِ لازم نشده که واقعاً چنان نیست، و این توصیف از آن گیرشمن نیست از آن دیگری است؛ در واقع در صفحهٔ ۱۷۷ کتاب زیگور ات سیلک، در عنوان پیوست ۱ میبایست نام رومن گیرشمن را سترد، قلم برداشت و نام آندره پ. هاردی را بر جای اُن نوشت.

پس مؤکداً باید در یاد داشت که هر آنچه در آنجا از قول گیرشمن دربارهٔ این سازه از کتاب کاوشهای سیلک نقل شده ـو هم نتیجه گیریهای مرتبط بدان \_ یکسره واهی است؛ متأسفانه قضیه را به کلی غلط دریافتهایم و گمان بردهایم که همهٔ آنچه گیرشمن دربارهٔ پُشتهٔ خشتی دورهٔ ۶ گفته، فقط همین توصیفِ مندرج در صفحات ۲۳ تا ۲۵ جلد دوم کتاب كاوشهاى سيلك است؛ در حالى كه چنين نيست؛ به ويژه أنجا كه أمده: «پژوهشگران ... بدون توجه به این نکات بسیار ظریف که گیرشمن در توصیف "سازه عظیم" بکار برده است دچار این اشتباه شده بودند که "سازه عظیم" خشتی تپه جنوبی یک "دژ مادی" بوده» (مقالهٔ اول، ص ۲۹، سطر ۸-۶). أرى در حقيقت اين خودِ ماييم كه نكاتِ نه چندان ظريف بلكه بسي بارزی را متوجه نشده و یکسره در خطا افتادهایم. اگر اندکی به خود زحمت میدادیم و لااقل کتاب کاوشهای سیلک، جلد دوم را ورقی میزدیم و نگاهی به فهرست أن میانداختیم، هم دچار این اشتباه فاحش نمیشدیم که نوشتهٔ هاردی را با نوشتهٔ گیرشمن عوضی گیریم و هم در می یافتیم که گیرشمن نیز در جای خود مفصلاً به توصیف «سازهٔ بزرگ» پرداخته و دیدگاهش را دربارهٔ آن بیان کرده (گیرشمن ۱۹۳۹، ص ۱۱۲–۹۸). تکیه ــو هم تأکیدِ خاص ماــ بر این نکته، دلیل دارد؛ شاید چنین خطایی در جای خود خیلی تعیین کننده نباشد، اما آنگاه که پژوهشگر فقط انگشت بر توصیفاتِ خشک و رسمی و معمارانهٔ هاردی مینهد و آن را معیاری از برای تحلیل شناختِ گیرشمن از کارکرد و کاربردِ «سازهٔ بزرگ» محسوب می دارد، قضیه جدی میشود، این کاری است که انجام دادهاند؛ متنی را به گیرشمن نسبت میدهند که از او نیست و هم بر مبنای مندرجاتِ أن متن، تفکر شخص گیرشمن را نقل و نقد میکنند...

آندره پ. هاردی \_یکچند\_ معمار گروه باستان شناسان فرانسوی در کاشان و جانشین ماکسیم سیرو بود؛ از او سوای توصیفِ «سازهٔ بزرگ»، مقالهای بسیار فنی هم دربارهٔ آتشگاه نیاسر بر جای مانده (هاردی ۱۹۳۸)؛ گویا حضور وی در سیلک برای گیرشمن بسی مفیدبوده؛ در حقیقت، دقت در ثبت و ضبطِ ساخت و سازها و یافتههای معماری در جلد دوم کاوشهای سیلک، مدیون و مرهون همت و تخصص هاردی است (بنگرید به نقشه و برشهای او از «سازهٔ بزرگ» در لوحههای سی و چهارم و سی و پنجم از همان جلد)؛ از فحوای نوشتهٔ او در جوفِ گزارش گیرشمن (هاردی ۱۹۳۹) چونان به نظر میرسد که به سال ۱۹۳۷ مسئولیت خاکبرداریهای نهایی در «سازهٔ بزرگ» و شناخت معمارانهٔ آن برعهدهٔ وی بوده است.

نوشتهٔ هاردی توصیف سخت بیروح اما بس دقیق آن پُشتهٔ خشتی است؛ موجز، مختصر، مفید، و مهندسی، ماشینی، ریاضی، بی هیچ تحلیل ساختاری ( structural ) و یا کارکردی (functional)؛ ولی او در همانجا بحثی بس جدی درباب مقایسهٔ معماری سازه با معماری دژهای اور ارتویی و مادی \_آنچونان که در نگارکندهای آشوری آمده\_دارد؛ ماحصل این بحث اندیشههایی از برای بازسازی «سازهٔ بزرگ» (گیرشمن ۱۹۳۹، ص ۱۰۶، تصویر ۱۱) و تاریخگذاری آن است؛ ولی اینها ــبازسازی و تاریخگذاری سازه بر مبنای سنجش با شهرهای مادی و ... ـ همه مطالبی است که نویسندهٔ دانشمند ما به سادگی از آنها میگذرد و به جد نمی گیرد؛ و حتی دیگرانی را که آن را به جد میگیرند، دچار اشتباه میشمارد: «پژوهشگران بعد ... دچار این اشتباه شده بودند که "سازه عظیم" ... یک "دژ مادی" بوده» (مقالهٔ اول، ص ۲۹، سطر ۸–۶). باید از ایشان پرسید آن پژوهشگران بعدی که دچار چنین اشتباهی شدهاند و پُشتهٔ خشتی تپهٔ جنوبی سیلک را سازهای از دورهٔ ماد انگاشتهاند، کیستند؟ لطفاً اینان را به ما بشناسانید تا دیگر به نوشتجات آنان ارجاع ندهیم!

ولی داستان آنی نیست که هماینک برای ما بازگفته میشود؛ کوشیدهاند چنین جلوه دهند که همهٔ انگارههای گیرشمن درباب «سازهٔ بزرگ» فقط همان است که در اینجا و آنجای کتاب زیگورات سیلک ترجمه و نقل شده؛ و چون لحن هاردی در توصیف این سازه فارغ از هرگونه تحلیل فرهنگی است، گمان برده که مستمسکِ لازم را هم یافتهاند؛ می کوشند تا به خواننده چنین القا گردد که گیرشمن هم شخصاً تصور درستی دربارهٔ تاریخگذاری، کاربرد و کارکرد این سازه نداشته؛ و فقط أن پژوهشگران سپسین بودهاند که از روی نادانی به ظرایف زبانی توصیفِ گیرشمن (در حقیقت هاردی) از سازه که فقط بر شخص سرپرست و مجری «طرح بازنگری سیلک» مکشوف گشته ـ توجه نکرده و به اشتباه درافتاده و آن را دژی مادی پنداشته بودند. در اینجا حتی از بازسازی «سازهٔ بزرگ» همچون دژی مادی که در جلد دوم کتاب کاوشهای سیلک آمده (گیرشمن ۱۹۳۹، ص ۱۰۶، تصویر ۱۱) یادی هم نمی شود، لابد گیرشمن هم خود از خیل آن پژوهشگران سپسین بوده؛ تحلیلهای مربوط به فرهنگ و معماری دورهٔ ۶ سیلک (گورستان ب و «سازهٔ بزرگ»)  $_{-}$ علنا به عمد نادیده گرفته و در واقع کتمان شده، این در حالی است که گیرشمن در کتاب خویش مفصلاً بدین مهم پرداخته بوده (همان، ص ۱۱۲–۷۳).

فصل چهارم از جلد دوم کتاب کاوشهای سیلک به روابط فرهنگی و گاهنگاری گورستان ب (دورهٔ ۶) میپردازد (همان، ص ۹۷–۷۳)؛ در پایان این بخش و ضمن بحث تاریخگذاری، گیرشمن به روشنی از دورهٔ ماد سخن می گوید (همان، ص ۹۷-۹۲). فصل پنجم در همین جلد «نجد مرتفع و تمدنهای گورستانهای الف و ب» نام دارد (همان، ص ۱۱۲–۹۸)؛ در این بخش گیرشمن رسماً پای در دورهٔ تاریخی ماد مینهد؛ از تاریخ، باستان شناسی و قوم شناسی ماد شرقی مینویسد، از جغرافیای تاریخی نواحی شرقی مادستان میگوید و داستان لشکرکشیهای آشوریان به

سرزمین مادها را بازمی نویسد، تصاویری از مردمان مادی و اسپهای مادستان را از روی نگارکندهای آشوری نقل می کند (همان، ص ۱۰۸، تصویر ۱۲ و ص ۱۰۹، تصویر ۱۳)؛ در حقیقت در این فصل، گیرشمن تماماً یافتههای فرهنگ مادّی و معنوی گورستان ب (دورهٔ ۶) را مادی برمی شمر د و از آنِ ماد، مادان و مادستان می داند. همین جاست که او «سازهٔ بزرگ» را "ارک`` (acropole) سیلک دورهٔ ۶ می خواند و آن را با دژهای مادی برمی سنجد و همسان می یابد و بر پایهٔ نگارکندهای آشوری بازسازیِ آن را ارائه می دهد (همان، ص ۱۰۶، تصویر ۱۱).

با این اوصاف در می یابیم که برخلاف ادعاهای مطروحهٔ اخیر، گیرشمن شخصاً فرهنگ دورهٔ ۶ سیلک (گورستان ب و «سازهٔ بزرگ») را "مادی`` می دانسته و این اشتباهی نیست که فقط پژوهشگران سپسین دچار آن شده باشند؛ در واقع این متولیان جدید سیلک هستند که از کُنه اندیشه های گیرشمن درباب تاریخگذاری، کارکرد و کاربرد «سازهٔ بزرگ» بی اطلاع مانده اند؛ آن سازه را یک "زیگورات`` می بینند، این دید به قدری عجیب، غریب و بعید است که تلاش می کنند نخستین کاوشگر سیلک را هم با خود هم آواز و هم دست سازند و چنین شایع کنند که انتساب «سازهٔ بزرگ» به دورهٔ ماد از گیرشمن نیست، با این حال ما می دانیم که وی بعدها اندیشه هایی درباب مادی بودن فرهنگ دورهٔ ۶ سیلک را بسی بیشتر پردازش و پرورش داده و ارائه کرده.

فصل دوم از کتابِ ایر ان از آغاز تا اسلام "ورود ایرانیان`` نام دارد (گیرشمن ۱۹۵۱، ص ۱۳۳–۶۴). در این فصل ذیل عنوان «مهاجرت مادها و پارسیان» داستان سیلک هم مفصلاً نقل شده؛ یکجا چنین آمده (همان، ص ۲۷–۷۱):

اینک میخواهیم ... قبیلهای را که در واحههای کاشان نظارت داشتهاند، بشناسیم. در سیلک ... یکی از ... امرا مقر باشکوهی در قلهٔ تپهای مصنوعی بنا کرد، و آن به وسیلهٔ دیواری محاط و دارای برجها بود.

در همین جا بار دیگر تصویر بازسازیِ "شهر`` سیلک چاپ شده (همان، شکل ۲۸، ص ۷۱). چند صفحه پسانتر، گیرشمن معماری «سازهٔ بزرگ» را چنین تشریح می کند (همان، ص -۸–۷۹):

رأس تودهٔ خاک سیلک که از بسیاری از دهکدههای ماقبل تاریخی متوالی پوشیده بود، مجدداً تسطیح گردید و بر روی آن رئیس جدید مقر خود را بنا کرد. این مقر اکنون وجود ندارد، اما تودهای سخت بیش از ۴۰ متر [ کذافی الاصل] پایهٔ آن را تشکیل می دهد. استعمال متناوب آجر خام و سنگهای خشکی که با آنها دیوارها را میساختند، نشانهٔ فنون ساختمانی است که تا این زمان در نجد ایران شناخته نبود. فاتحان میبایست آنرا از جای دیگر ساید از نقاط شمالی تر، از اقوام مجاور، در طی مهاجرت تدریجی خود آموخته باشند. این طرز بناکردن زمینی مسطح که روی آن باید قصر و اقامتگاههای نجبا ساخته شود، مستلزم گروهی کارگر، بنا، آجرچین، عمله و سنگ کن بود...

دهکدهٔ ماقبل تاریخی سیلک، که مورد تهاجم یک طایفهٔ سوار قرار گرفته بود، به یک شهر مستحکم تبدیل شد: کاخ، ساختمانهای فرعی و شاید یک معبد و محلههای سکونت، و اطراف آنرا دیواری با استحکامات و برجها ... فرا گرفته بود.

چند سال پس از آن بار دیگر گیرشمن در کتابِ تازهٔ خویش ایر ان: ایرانیانِ آغازین، مادان، هخامنشیان (۱۹۶۳) بر سر داستان سیلک باز آمد و بحث خود را با توصیف و تشریح معماری «سازهٔ بزرگ»، چنین آغاز کرد (گیرشمن ۱۹۶۳الف، ص ۹):

پس از این که روی تپهٔ پیش از تاریخی سیلک را به منظور زیاد کردن وسعت سطح آن صاف کردند، در قسمت جنوبی آن سکوی چند ضلعی محکمی، با وسعت تقریبی ۲۵۰۰ متر، ساختند. این سکو که به فاصلهٔ ۲۰ متر از کف دشت قرار داشت، به منزلهٔ پایهٔ ساختمانی بود، که برای سکونت امیر بر پا شده بود، و امروز اثری از آن نیست. سبک قرار دادن قطعات سنگ در میان چینههای خشت خام، که برای استحکام سکو به کار رفته، پیش از هزارهٔ اول قبل از میلاد، در روی فلات مرسوم نبود. ایجاد ساختمان در روی بلندی مشرف بر شهری که در اطراف آن قرار داشت، و در آن اتباع امیر زندگی میکردند، نیز تازگی داشت.

در واقع گیرشمن فرهنگ دورهٔ ۶ سیلک (گورستان ب و «سازهٔ بزرگ»)، فرهنگ سفال خاکستری ایران مرکزی و شمال غربی (خوروین و حسنلو)، فرهنگ کرانههای جنوب غربی دریای مازندران (املش)، و فرهنگ مفرغینههای لرستانی را دیباچهای باستان شناختی بر دورهٔ ماد میانگاشت مفرغینههای لرستانی را دیباچهای باستان شناختی بر دورهٔ ماد میانگاشت زیویه و گنجینهٔ آمودریا (جیحون) می سنجید (گیرشمن ۱۹۵۰، ۱۹۶۳الف و ۱۹۶۳ بو ۱۹۶۴)؛ حتی بر پایهٔ سنجش با نگارکندهای آشوری نمرود، فرهنگ و هنر سفال خاکستری خوروین را از آن مادان میپنداشت (گیرشمن ۱۹۷۴) و به تبع آن بخش بزرگی از مردمان ایران مرکزی در آغاز هزارهٔ یکم ق م (و از جمله ساکنان سیلک ۵ و ۶) را مادی میدانست (گیرشمن ۷۷–۱۹۷۴ و ۱۹۷۷)؛ اینها همه آنی است که متولیان جدید سیلک از آن بی خبرند و بر اساس همآن بی خبری گیرشمن را از تهمت مادی شمردن «سازهٔ بزرگ» مبرا می دانند!

آری اینان در «سازهٔ بزرگ» تپهٔ جنوبی سیلک یک "زیگورات`` میبینند، برای آنکه دید خویش را توجیه کنند نخست باید برچسب مادی بودن را از تن آن سازه برکنند؛ به همین دلیل از اولین کاوشگر سیلک آغاز کرده و به تعبیری برای برکندن درختی دیرینه به ریشهٔ آن زدهاند؛ در حقیقت در بیشترینهٔ منابع باستان شناسی و تاریخ باستان ایران، أنگاه که سخن از سیلک به میان میآید، پژوهشگران \_تقریباً \_ متفق القول فرهنگ دورهٔ ۵ و ۶ (گورستانهای الف و ب، و «سازهٔ بزرگ») را به ترتیب از آن نورسیدگان ایر انی تبار و مادان به شمار می آورند (مثلاً: هر تسفلد ۱۹۴۱، ص ۱۱۵–۱۱۴؛ شِفِر ۱۹۴۸، ص ۴۷۷–۴۶۷؛ هوار و دلاپورت ۱۹۵۲، ص ۱۸۲–۱۷۳؛ دیاکنُف ۱۹۵۶، ص ۱۴۲، تصویر ۲۶، ص ۱۴۹–۱۴۸، تصویر ٣٠-٢٩؛ فُن در اَستن ١٩٥٤، ص ۴۵-۴۴و لوحهٔ ٢٠-١٩؛ واندن برگ ١٩٥٩، ۱۳۱–۱۳۱؛ علیف ۱۹۶۰، ص ۱۶۵–۱۱۰؛ دیاکَنُف ۱۹۶۱، ص ۴۸، تصویر ۷؛ بومر ۱۹۶۵، ص ۸۲۲؛ پُرادا ۱۹۶۵، ص ۱۴۷–۱۴۴؛ دایسُن ۱۹۶۵، ص ۲۱۱–۲۰۶؛ کالیکان ۱۹۶۵، ص ۲۲، ۳۶–۳۴، ۱۲۷؛ هو ۱۹۶۵، ص ۱۵۳–۱۳۹؛ یانگ ۱۹۶۵، ص ۸۳–۸۱؛ برنتیس ۱۹۶۷، ص ۴۵–۴۴؛ یانگ ١٩٤٧، ص ٣٣-٢٢؛ گرانتُوسكي ١٩٧٠، ص ١١٤-٩٠؛ مَتِسُن ١٩٧٢، ص ۱۷۲–۱۷۰؛ أميه ۱۹۷۷، ص ۵۶۹–۵۶۸، تصوير ۱۰۲۶؛ داندامايف و لوكونين ١٩٨٠، ص ٢٣–٢١؛ مِدو دسكايا ١٩٨٢، ص ١٠٥؛ مِدو دسكايا ١٩٨٣، ص ٧٨؛ دياكُنُف ١٩٨٨، ص ٥٨–٥٧؛ مِدو دسكايا ١٩٨۶، ص ١٢٠؛ كالماير ۱۹۸۶، ص ۵۶۹–۵۶۶؛ كرتيس ۱۹۸۹، ص ۲۱، تصوير ۲۲؛ تورُوتس ۱۹۸۹، ص ۲۱۱-۲۱۰؛ یامائوچی ۱۹۹۰، ص ۴۱-۳۶؛ هنریکسُن ۱۹۹۶، ص ۶۴۷)؛ اما اخيراً جملگي را در اشتباه ميدانند، اُري اُنان متفقاً نكات بس ظریف توصیف «سازهٔ بزرگ» را در کتاب کاوشهای سیلک (هاردی ۱۹۳۹) درنیافتهاند، پس آن را مادی پنداشتهاند، و تنها این متولیان جدید سیلک هستند که آن ظرایف زبانی را \_لابداز روی ترجمهٔ فارسی\_عمیقاً درک و فهم کردهاند؛ دانش ایر ان شناسی زمانهٔ ما سخت وامدار اینان است که پس از این همه سال خیل کثیری را از گمراهی رهانیدهاند.

باید \_صراحتاً \_ پرسید که آیا این متولیان جدید، واقعاً گمان میکنند که در تمامی سالهایی که از پس انتشار نتایج کاوشهای سیلک گذشته، همگی کسانی که در کتاب کاوشهای سیلک، جلد دوم، مادی بودن «سازهٔ بزرگ» و گورستان ب (فرهنگ دورهٔ ۶) را خواندهاند، متن را نفهمیدهاند و دچار اشتباه شدهاند و تنها اینان متوجه معنی حقیقی نوشتههای آن کتاب شدهاند؟ باید گفت که فروتنی هم خوب موهبتی است!

"زیگورات`` خواندن سازهای که حتی یکجا کاوشگر نخستین آن را «تپهٔ دستساز» مینویسد (گیرشمن ۱۹۶۳ب، ص ۱۰)، نمایشنامهای است در چند پرده؛ پردهٔ دوم نمایش، همین سلب انتساب پیشین از آن سازه است؛ اگر «سازهٔ بزرگ» یک دژ مادی نباشد، مقدمات آنکه آن را چیزی دیگر خواند مهیا می گردد. پردهٔ اول، اما، همان داستان حضور دکتر یوسف مجیدزاده در سیلک، و پرسش و پاسخ سازندهای با اوست که ما بالاتر بدان اشاره کردیم و حال به تحلیلش میپرداریم. استفسار از دکتر مجیدزاده، آنچونان که گفته آمده (زیگورات سیلک، ص ۱۵-۱۴)، حول و حوش دو مطلب اساسی بوده؛ یکی وجود و یا عدم «سفال شاخص مادی» در سیلک، و دومی مقایسهٔ خشتهای «سازهٔ بزرگ» سیلک با «خشتهای مادي "ازبكي"»...

نخست شایسته أن است که بپرسیم «سفال شاخص مادی» یعنی چه؟ و سپس بایسته است که توضیح دهیم که اساساً چیزی به عنوان «سفال شاخص مادی» وجود ندارد، نه در سیلک، نه در اُزبکی، نه در نوشی جان، نه در گودین و نه در هیچ کجای دیگر؛ همانگونه که «سفال شاخص هخامنشی» وجود ندارد. اصولاً سفال، مادی و هخامنشی، اشکانی و ساسانی و یا اسلامی نمی شود؛ این چنین تعابیری بی معنی است، «سفال دورهٔ ماد»، «دورهٔ هخامنشی»، «دورهٔ اشکانی»، «دورهٔ ساسانی» و «دورهٔ اسلامی» تعابیری درست است؛ در باستان شناسی امروز ما از فرهنگهای سفالی در دورههای تاریخی سخن میگوییم و چون از دورههای تاریخی و فرهنگی با ویژگیهای متنوع، متفاوت و مختلف جغرافیایی و ... گفتگو میکنیم از یک «سفال شاخص» نمی توانیم چیزی گفت چون چنین چیزی اصلاً و ابدأ وجود ندارد.

از یک سو باید گفت که منسوب کردن سفال به مردمان یا گروههای قومی در باستان شناسی پیشرو زمانهٔ ما اندیشهای است که بس مندرس شده؛ نمونهای از چنین مباحثی که در باستان شناسی آسیای غربی برای خود پیشینهای دیرینه دارد، داستان انتساب سفال نوزی به حوریان است، داستانی که اکنون دیگر کهنه شده و رنگ باخته، به ویژه پس از آنکه کرامر مقالهٔ مهم خود با نام «سفالینه ها و مردم» را منتشر کرد و چنین انگارهایی را شدیداً مردود دانست (کرامر ۱۹۷۷). نمونهٔ دیگر همانا انتساب سفال خاکستری رنگ به آریاییان است؛ هم اینک بسیار سادهاندیشانه است اگر گمان کنیم که نورسیدگان آریایی را فقط بر مبنای سفالشان میتوانیم شناخت (بسنجید با: یانگ ۱۹۸۵)؛ در واقع اندیشههای دانش ایر ان شناسی امروز درباب پدیدهٔ مهاجرت آریاییان بر اساس دادههای زبانشناختی شکل گرفته، دادههایی که بعضاً ممکن است با گواهیهای نبشتههای تاریخی و یا یافتههای پژوهشهای باستان شناختی تأیید شود، ولی این تأييدها على الخصوص در باستان شناسي فقط نشان دهنده جايگزيني فرهنگهای سفالی ـو دگرگونی فنون و مکاتب سفالگری ـ است و نه چیزی دیگر. وارسی پراکنشِ سفال خاکستری رنگ فقط نشان دهندهٔ آن است که همزمان با پایان یافتن عصر مفرغ در شمال، شمال غربی و غرب ایران و آغاز عصر آهن ۱ (حدود ۱۵۰۰ تا ۱۲۵۰ قم)، سُنن فرهنگی سفال منقوش جای خود را به سُنت فرهنگی سفال غیرمنقوش خاکستری ــو سپس نخودی ــ میدهد و این جایگزینی ـتقریباً ـ همدوره با درآمدن مهاجران أریایی به لبهٔ غربی فلات ایران است؛ اما هرگز نمی توانیم گفت

که سفال خاکستری، "سفال آریایی``است! همچنین با پایان عصر آهن ۲ (حدود ۱۲۵۰ تا ۸۵۰قم) و أغاز عصر أهن ۳ (حدود ۸۵۰ تا ۵۵۰قم) سُنن فرهنگی سفال خاکستری غربی جدید رو به خاموشی و فراموشی می نهد و سُنت فرهنگی سفال نخودی غربی جدید با ذرات در خشان (میکا؟) تقریباً در بیشتر محوطههای ایران غربی جایگزین آن میشود و این همدوره با گواهیهای نبشتههای تاریخی آشوری و غیره درباب قدرت گرفتن مادهاست (لوین ۱۹۸۷، ص ۴۸۴–۴۸۳) اما هرگز نمی توانیم گفت که سفال نخودی غربی جدید با ذرات درخشان (سفالِ معیار گودین، نوشیجان، باباجان و ...) " سفال مادی`` است!

از سوی دیگر این نگارنده هرگز گمان نمیکند که دکتر مجیدزاده حتی پس از چهار ـو اکنون دیگر پنج ـ فصل کاوش در اُزبکی، خویشتن را متخصص "سفال مادي ` و يا دورهٔ ماد بداند، همه مي دانيم تخصص و تجارب این دانشور در دورههایی دیگر است و در اُزبکی هم گروه ایشان فقط با یافتههای دورهٔ ماد مواجه نبوده بلکه ازبکی خود محوطهای چند دورهای است که دکتر مجیدزاده فقط درباب برخی از آنها سابقهٔ تحقیق و تأليف دارد و به ويژه دورهٔ ماد كاملاً از دايرهٔ \_البته گسترده \_ مطالعات او بیرون است و به همین دلیل هم هست که ایشان در گروه خود از جمع پُر شماری از باستان شناسان با تخصصهای گوناگون سود میجوید. اصولاً باید گفت که ابدأ گمان آن نمی رفت که تپه اُزبکی، دژی مادی را در دل داشته باشد؛ کاوش در اینجا در واقع با سودایی دیگر آغاز شد و ادامه یافت؛ پیش از این ازبکی را بیشتر محوطهای با دورههایی پیش از تاریخی نظیر سایر محوطههای مرکز فلات ایران (چشمهعلی، زاغه، سگز آباد، قبرستان و ... ) مى پنداشتند (بسنجيد با: اسفنديارى ١٣٧٨؛ نيز: طالبي ١٣٨١، ص ٣)؛ دکتر مجیدزاده حتی تا مدتها از اینکه در ازبکی با دادههای باستان شناختی دورهٔ ماد نیز درگیر است، چیزی نمیدانست و علناً و رسماً سخنی نمیگفت (در گزارش نخست عملاً اشارهای به دورهٔ ماد نشده: مجیدزاده ۱۳۷۷)؛ پس از أن هم ایشان درباب شناسایی متخصصانهٔ فرهنگ مادّی دورهٔ ماد، و خصوصاً سفالینهها، مدعایی نداشته (همان، ص ۶۵، حاشیهٔ ۲، که در آنجا مینویسد که از برای شناخت سفالینههای دوران تاریخی که در آن موقع اساساً هنوز آنها را مادی نمیدانست و نمیخواند ـ دست به دامان چه کسانی شده؛ نیز: طالبی ۱۳۸۱، ص ۴)؛ سپس هنگامی که همزمان با انجام چهارمین فصل کاوش در اُزبکی (۱۳۸۰)، گزارش فصل دوم (۱۳۷۸) منتشر شد، صراحتاً از «دژ مادی ازبکی» نام برده شد (مجیدزاده ۱۳۷۹)؛ جالبتر آنکه این گزارش مفصل منحصراً وقف توصیف معماری شده و در آن نه یک سطر از یافتههای سفالی سخنی به میان امده و نه حتی یک طرح « **سفال شاخص مادی**» چاپ شده.

منبع آگاهگر ما از سفالینههای مربوط و منسوب به دورهٔ ماد در اُزبکی همانا کتابی است که پسانتر منتشر شد (مجیدزاده [۱۳۸۰])؛ در اینجا هم البته در كنار چند طرح (لوح عو ۷) فقط بحث كوتاهي دربارهٔ سفال اين دوره آمده (همان، ص ۸۸-۸۶)؛ بنابراین باید گفت شناختِ باستان شناسی از سفال دورهٔ ماد در ازبکی خود هنوز در مراحل مقدماتی است و بر پایهٔ آن نمی توان و نمی باید درباب دیگر محوطه های ماد شرقی داوری کرد.

دورهٔ تاریخی ماد هم در حقیقت خود اصطلاحی از آن اهل تاریخ است، باستان شناسی \_مؤکداً \_ چیزی به نام «ماد» نمی شناسد و نمی باید که بشناسد، تمامی مقتضیات تاریخی را که تاریخدانان از برای مادان مىشناسند، باستان شناسان مىبايد تحت عنوان عصر أهن ٣ تعريف کنند، عصر اهن و مقتضیات فرهنگی آن مفاهیمی باستان شناختی هستند؛ بنابراین باید دقت کرد که نه سفال اُزبکی و نه سفال گودین، نوشیجان، باباجان و ... هیچ کدام از دید دانش باستان شناسی سفال مادی نیستند که سفال عصر أهن ٣ ناميده ميشوند؛ پس أنگاه پرسش دقيقتر ميشود، أيا از

دکتر مجیدزاده خواسته شده تا او در میان سفالینههای سیلک از برای سفال عصر آهن ۳ جستجو کند و ایشان چنین سفالهایی را نیافته و نشناخته؟ (ما پسانتر در بند [۷] همین نوشته درباب فراوانیِ سفال عصر آهن ۳ در تپهٔ جنوبی سیلک و هم حول و حوش «سازهٔ بزرگ» بحث خواهیم کرد).

و اما خشتها؛ اگر اصطلاحی همچون "سفال مادی`` اکنون دیگر بیمعنی است، اصطلاح "خشت مادی`` از آن بیمعنی تر و یا حتی مضحک است! از کسی که «دربارهٔ شباهت میان خشتهای مادی "ازبکی" و خشتهای سیلک سئوال» میکند، باید پرسید که مگر خشت مادی می شود؟ و اگر پاسخ او اری است، باید دوباره پرسید که مشخصات خشت مادی کدام است؟ در باستان شناسی سُنتی زمانی رسم بود که ابعاد و اندازهٔ خشتها را با یکدیگر میسنجیدند و اگر در این اندازه گیریها قرابتی می یافتند قاطعانه از همزمانی سازههایی که خشتهایی هماندازه داشتند سخن میگفتند؛ پژوهشهای قومباستانشناسی نوین نشان میدهد که چنین نتیجه گیریهایی نسبتاً نامطمئن است؛ هم امروزه که روابط میان منطقهای نیز بسی چشمگیرتر از گذشته شده ــ میتوان چنین انگارههایی را محک زد، و ابعاد و اندازهٔ خشتهای رایج در روستاهای میان تهران تا کاشان و سپس تا اصفهان را با هم سنجید، حتی دو روستا هم یافت نخواهد شد که از خشتهای هماندازه استفاده کنند، اما ابعاد أجرهای أنان یک اندازه خواهد بود، چون اندازهٔ آجرها معیار شده و روستاییان برای مصارف خود آنها را از آجریزی میخرند ولی خشتها را خود میزنند. البته سنجش میان ابعاد و اندازهٔ خشتها هنوز هم میتواند در پژوهشهای تاریخ معماری مفید باشد و آن هنگامی است که باستان شناس در بطن یک دورهٔ تاریخی با نهادهای رسمی تمرکزگرا کاوش میکند؛ مانند دورهٔ هخامنشی و یا دورهٔ ساسانی؛ در این چنین دورههایی تمامی اوزان و مقایسها، ابعاد و اندازهها را نهادهای رسمی حکومت مرکزی تنظیم، تبلیغ و ترویج میکنند؛ آنگاه در باستان شناسی دورهٔ هخامنشی یا ساسانی با پدیدههایی همچون خشت رسمی هخامنشی و خشت رسمی ساسانی آن هم فقط در سازههای حکومتی و دولتی مواجه خواهید بود، خشتهایی که ابعاد و اندازههای رسمی تعریف شده دارند، هنر معماری در اختیار دربار شاهنشاهی است و دستگاه درباری و دیوانی برای جمیع مصارف و مصالح معیارهای خویش را دارد، معیارهایی زرین! اما در عصر آهن ۳ (دورهٔ ماد) ما به چنین معیارهایی برنمی خوریم؛ دلیل آن نیز پُر روشن است چون در آغاز دورهٔ ماد هنوز حکومتی فراگیر با نهادهای درباری و دیوانی خاص وجود نداشته و در هر شاهکنشین رسوم و سُنن معمارانهٔ محلی خویش را دنبال میکردهاند؛ بعدها هم دستگاه دولتی پادشاهی متحد ماد هرگز آن اقتدار لازم را برای رسمیت بخشیدن به چنین و چنان معیارهایی به دست نیاورد. جالبتر اُنکه ابعاد خشتهای «سازهٔ بزرگ»، ۱۵×۳۵×۳۵ سانتیمتر گزارش شده (مقالهٔ اول، ص ۴۱-۴۰) و این ابعاد دستکم با برخی خشتهای دژ مادی اُزبکی از قرار ۱۵×۳۴×۳۴ سانتی متر (بنگرید به: مجیدزاده ۱۳۷۹، ص ۴۰) هماندازه است! اما بر خلاف تصور باید گفت که اینگونه شباهتها میان ابعاد و اندازهٔ خشتها خیلی هم مهم و تعیین کننده نیست، آنچه مهم است انگاره و اندیشهٔ حاکم بر تناسبات و ضرایب اندازههاست، چیزی که معماران بدان " پیمون بندی`` ( modulation ) میگویند؛ مهم روش و قانونی است که ناظر بر معماری و الگوهای کار مثلاً نوع خشتمالی و خشتزنی، خشت چینی، دیوار چینی و حتی ملاط میان خشتهاست؛ انگاره و اندیشهای که بر کل نظام معماری تأثیر می نهد و آن را جهت می دهد و نظم می بخشد (ما پسانتر در بند [۵] همین نوشته از نشانههای معماری عصر آهن ۳ در «سازهٔ بزرگ» سیلک و نیز پیمون بندی حاکم بر اندازه ها بحث خواهیم کرد). و این پردهٔ نخست نمایش بود، سلب تابعیت مادی از «سازهٔ بزرگ» بنا بر أنچه دكتر مجيدزاده دربارهٔ سفالها و خشتها ميگويد.

پردهٔ سوم نمایش قاعدتاً میبایست ادلهٔ شخصِ باستان شناسِ مجری و مسئولِ «طرح بازنگریِ سیلک» باشد؛ برای آنکه «سازهٔ بزرگ»، زیگورات خوانده شود، چندین و چند جا از شواهد و مدارک موجود صحبت شده (مثلاً: زیگورات سیلک، ص ۲۰، سطر ۲۵)، اما این شواهد و مدارک واقعاً کدام است؟ اینها را همه، در نخستین مقالهٔ کتاب میباید بیابید، که نمی یابید؛ متأسفانه در هیچ جای متن این نوشته آن شواهد و مدارک، بهروشنی ارائه، طبقه بندی و تحلیل نشده است، بلکه میبایست از خلال سطور آنها را استخراج کرد؛ با دقت بیشتر سه دسته شواهد و مدارک را به شرح زیر می توانیم شناخت: ۱) آثار معماری؛ ۲) آجرهای منقوش؛ شوالینهها.

مقالهٔ نخست کتاب تشکیل شده از یک مقدمه (مقالهٔ اول، ص ۳۰–۳۰)، و چهار بخش با سرعنوانهای آواربرداری (همان، ص ۳۱–۳۰)، بازپیرایی (همان، ص ۳۳–۳۱)، اشیاء به دست آمده از عملیات آواربرداری (همان، ص ۳۵–۳۳)، و جایگاه زیگورات سیلک در تاریخ معماری زیگوراتها (همان، ص ۳۹–۳۵)، به علاوهٔ سخن پایانی (همان، ص ۴۱–۳۹). در اینجا در میان این نوشته به جستجوی سرنخهایی از سه دسته شواهد و مدارک پیشگفته می پردازیم.

۱) آثار معماری؛ نخستین اشارهٔ صریح و روشن در اینجا معطوف است به: «... بر جستگی بزرگ جبهه جنوبی تپه جنوبی ...» (همان، ص ۲۸، سطر ۱۳–۱۳)؛ سپس بی آنکه همدلی خواننده برای انتساب جدید جلب شده باشد، بلامقدمه چنین آمده: «... در قسمت تحتانی آنچه **بعداً مشخص** شد بقایای راه شیب دار بالا رو زیگورات بود ...» (همان، ص ۲۹، سطر ۲۹)، توجه کردید؟ «بعداً مشخص شد»!

در ادامه باز ادلهٔ معمارانه و باستان شناسانه ای برای زیگورات دانستن بنا ارائه نمی شود اما «سازهٔ بزرگ» مکرراً و مرتباً زیگورات خوانده می شود: «... دیوارهٔ شرقی نخستین سکوی زیگورات ...» (همان، ص ۳۰، سطر ۲۸)؛ «... هستهٔ «... یکی از کهن ترین زیگوراتها ...» (همانجا، سطر ۲۸)؛ «... هستهٔ مرکزی آنچه بعداً مشخص گردید بقایای زیگورات سیلک بوده ...» (همان، ص ۳۱، سطر ۲۰)؛ و باز هم «بعداً»! اما این بعداًهای مکرر و ادله و براهین مشخص شدن آنها را در متن نوشته نمی بینید؛ شاید که کشف و براهین مشخص شدن آنها را در متن نوشته نمی بینید؛ شاید که کشف و شهودی در کار بوده باشد،  $^{1}$  و مگر نه اینکه «در هیچ جا علم لدنّی آن رواج و رونق را ندارد که در ایران، و وحی و الهام آسمانی در اثبات مدّعیات در این عهد آن اثر را ندارد که در ایران» (مینوی ۱۳۵۲، ص ۴۵۷).

و از همه مهمتر: «... و دیگر ابهامی باقی نمانده بود که آنچه توسط گیرشمن به نام "سازه عظیم" توصیف شده است بقایای زیگور اتی است...» (مقالهٔ اول، ص ۳۲، سطر ۲۲–۲۱)؛ و صد حیف که از خود متن درباب زیگورات بودن «سازهٔ بزرگ» چیزی عاید خواننده نمی شود، مگر این نکته که متولیان جدید سیلک آن را زیگورات می بینند و می خوانند.

مشکلی نیست! مقالهٔ نخست را بخوانید، و دگر باره بخوانید، و اگر در سراسر متن آن نوشته به غیر از اجتهاد شخص نویسنده قرائن باستان شناختی و معماری دیگری یافتید که نشان دهد آن ساختار واقعا یک زیگورات است، منطقاً از قوهٔ تأویل بینهایت قدرتمندی بهرهمند هستید (در باب تاریخگذاری معماری خشتی زیگورات سیلک بنگرید به بند [۵] همین نوشته).

رگ آجرهای منقوش؛ و به این آجرهای منقوش منسوب به «سازهٔ بزرگ» که شاید سنگین ترین بار استحالهٔ پُشتهٔ خشتی سیلک به زیگور اتی پیشعیلامی بر گُردهٔ آنها نهاده شده، چندین بار اشاره می شود؛ این مهم که «... اشیاء شاخص سفالی از میان آوارها به دست آمدند که برای تعین قدمت زیگورات ...» (همان، ص ۳۴، سطر ۲۴) به کار گرفته شدند؛ نویسنده چنین می آورد که: «مهم ترین آنها عبارتند از تعدادی

پاره آجرهای با نقوش استامپی و یا **اثر نقش** مهرهای استوانهای. این پاره اُجرها به دلیل **ساخت، اندازه** و **نقوش روی انها** معرف دوره نیمه دوم أغاز نگارش یا دوره أغاز ایلامی هستند. همکارمان آقای ناصر نوروززاده چگینی مطالعه بر روی این نمونهها را انجام دادند که نتیجه مطالعات خود را در همین گزارش ارایه خواهند داد» (همانجا، سطر ۲۷–۲۴)؛ بی هیچ ارجاع و مقایسه و تحلیل، و این یعنی آنکه آوردن دلایل مقایسهای تاریخ هنری و باستان شناختی مبنی بر اینکه این پاره أجرها از نظر ساخت و اندازه و نقوش روى أنها متعلق به فلان دورهاند در نوشته ديگري ويژهٔ تحليل أنها خواهد أمد (مقالهٔ نهم، ص ١٧٥-١٧١)؛ اما دريغ که چنین نشده!

یعنی در حقیقت اقای چگینی چنین نکرده؛ او در مقالهٔ کوتاه خویش، فقط به توصیف نقوش این اُجرها بسنده و با هوشمندی تمام علناً و عملاً از تاریخگذاری آنها بدان دورهای که مقبول و مقصود و مطلوب سرپرست و مجری «طرح بازنگری سیلک» است، خودداری ورزیده. اینجاست که باید رأساً دست به كار شد و در ديباچه هنگام توضيح دربارهٔ آن مقاله سعى در رفع و رجوع قضیه کرد: «... در حین آواربرداری در منطقهای واقع در جنوب زیگورات سیلک و جلو راه بالارو شیبدار زیگورات ... تعدادی اُجر شکسته تزیینی به دست آمدند که پس از شستشو معلوم شد دارای **اثر نقش** مهر از نوع مهرهای مشخصه نیمه دوم دورهٔ آغاز نگارش (=اروک جدید = آغاز ایلامی) هستند ... » (زیگورات سیلک، ص ۲۵، سطر ۱۰-۸)؛ بی هیچ ارجاع و مرجع ... (همچنین بنگرید به بند [۶] در همین نوشته).

۳) سفالینه ها؛ استشهاد به سفالها که جای خود را دارد؛ در اینجا پس از آنکه گفته می شود که گیرشمن خود نمی دانسته چه نوشته، ادعا می شود که پژوهشگران غافل بعدی هم نفهمیدهاند که گیرشمن چه گفته، غفلتاً ضربهٔ نهایی وارد می شود و آن عبارت است از «... عدم اطلاع گیرشمن از اهمیت ظروف سفالی ویژهای است که در عرف باستان شناسی با اصطلاح "کاسه با لبه واریخته" معرفی شده ... » (مقالهٔ اول، ص ۲۹، سطر -1-9). در سومین پرده از نمایشنامهٔ زیگورات سیلک، کلیدی ترین نقش بر عهدهٔ «کاسهٔ لبه واریخته» (Bevelled-rim bowl) گذارده شده؛ از این بگذریم که در این پرده از نمایشنامه تا چه اندازه در اهمیت این نوع سفال که باستان شناسی حقیقتاً هنوز نمی داند چیست (عبدی ۱۳۷۸)، غلو شده، به هر روی گویا، مستمسک لازم برای تخطئهٔ گیرشمن به دست أمده: «... جای تعجب است که چگونه گیرشمن ... متوجه نشده است که این سازهٔ عظیم خشتی مى توانسته معبد يا حداقل يك بناى مذهبى بوده باشد» (مقالهٔ اول، ص ۲۹، سطر ۲۲-۲۰)؛ «معبد یا حداقل یک بنای مذهبی» هم که در اینجاو در منطق کاوشگران جدید سیلک یعنی: زیگورات؛ توجه کردید که حضور كاسهٔ لبهواريخته \_با تمسك به يك واسطهٔ فرعى: «دوران أغاز نگارش»\_ یعنی وجود زیگورات، بنابراین زین پس هر آنجا که در بررسیهای خویش نشانی از کاسهٔ لبهواریخته (به تعبیر دوستان ما یعنی نشانهٔ دوران آغاز نگارش) یافتید شکی نکنید که در آنجا زیگورات، «معبد یا حداقل یک بنای مذهبی» وجود داشته، $^{a}$  آخر کاسهٔ لبهواریخته لابد با خود نشانههایی از باورهای مذهبی و بناهای مذهبی دارد!

اما داستان سفالینههای سیلک بدینجا خاتمه نمی یابد؛ پسانتر قطعات سفالهای زیگورات سیلک به این سه گروه اصلی تقسیم شده: ۱-سفالهای مشخصهٔ دورهٔ سوم سیلک (سیلک ۳)؛ ۲ ـ سفالهای مشخصهٔ دورهٔ أغاز نگارش (سیلک ۴)؛ ۳ـ سفالهای اواسط هزارهٔ دوم ق م (همان، ص ۳۳). در این میان گویا سفالینههای عصر آهن سیلک سِقط شده؛ البته شاید دستهٔ سوم تلویحاً اشارهای به سفال عصر اهن باشد، دورهای که سرپرست و مجری «طرح بازنگری سیلک» نمی شناسد و در هیئت شان در فصل نخست هم متخصص أن دوره حضور نداشته، بنابراین از یکی از

در خشانترین دورههای فرهنگی سیلک (سیلک ۵ و ۶) نامی به میان نمی آید، در حالی که حول و حوش زیگورات پُر است از سفالینههای عصر أهن ١ تا عصر أهن ٢ (در اين باب بنگريد به بند [٧] همين نوشته).

بیایید دانستههایمان را مرور کنیم؛ در مقالهٔ ۲۸ صفحهای «زیگورات سیلک»، ۴ صفحه مقدمهچینی داریم (همان، ص ۳۰–۲۷)، پس از آن کمتر از ۱ صفحه شرح عملیات " أواربرداری`` أمده (همان، ص ۳۱-۳۰)، در ادامه حدود ۲ صفحه به توضیح عملیات " بازپیرایی`` پرداخته شده (همان، ص ۳۳-۳۳)، پس از آن در کمتر از ۲ صفحه ذکری از اشیای به دست آمده از عملیات آواربرداری به میان آمده (همان، ص ۳۵–۳۳)؛ اما مفصلترین سرفصل این مقاله در ۵ صفحه، داستان جایگاه زیگورات سیلک در تاریخ معماری زیگور اتهاست (همان، ۳۹–۳۵)، و سپس سخن پایانی در کمتر ۱۳از صفحه (همان، ص ۴۱–۳۹)؛ قاعدتاً در مجموع ۹ صفحهٔ قبل از سرفصل «جایگاه ...» میبایست ادلهٔ باستان شناختی لازم و کافی برای زیگورات خواندن «سازهٔ بزرگ» ارائه میشد تا در سرفصل پسینی آن به داستان جایگاه و فلان و بهمان پرداخت، اما صد حیف که چنین نشده؛ این ادله عملاً مفقود و مغفول است!

برای یک آن هم که شده بیایید فرض کنیم (فرض محال که محال نیست) که نویسنده در مقالهٔ نخست کتاب زیگورات سیلک توانسته با موفقیت تمام خوانندهٔ خود را مجاب کند که آنچه در سیلک یافته سازهٔ خشتی یادمانی و مطبق از دورهٔ آغاز عیلامی است، بسیار خوب گیریم که چنین است؛ اما آیا با تمام این تفصیلات آن سازه یک زیگورات است؟ اگر چنین توانیم گفت، وای بر اصطلاحشناسی (terminology) و زبان علم در باستان شناسی ما. آیا هر بنای یادمانی مطبق را می توان زیگورات خواند؟ نه! زیگورات یک چیز است و بنای یادمانی مطبق چیزی دیگر؛ در واقع هر زیگوراتی، لزوماً سازهٔ یادمانی مطبق است اما هر سازهٔ یادمانی مطبق، الزاماً زیگورات نیست. اولی نامی عام برای چنین سازههایی است و دومی نام خاص برخی از این سازهها در اقلیم میانرودان و شوشان. پس پرسش این است که در زبان اصطلاحگانی باستان شناسانهٔ امروز ما سزاست کدامین سازهها را زیگورات نامیم و کدامین سازهها را، به سادگی فقط، بنای یادمانی مطبق؟ این درست که زیگوراتها خود مرحلهٔ نهایی و پایانی تکامل اندیشهٔ ساخت بناهای یادمانی مطبق را به نمایش مینهند، اما منطقاً هر پیش نمونه ( archetype) عیناً خودِ همان نمونهٔ اصلی نیست.

این مبحث را سزاست با مثلی، عینیت بخشیم و توضیح دهیم؛ زمانی در پژوهشهای تاریخ هنر رسم میبود که سُنتاً هر نقش مربوط به یک پهلوان یا قهرمان را که بر دو دست جانورانی را گرفته و منقاد ساخته «گیلگمش» نامند، با عنایت به افسانهٔ گیلگمش و کنشهای اسطورهای او. بعدها بهحق بر این انگاره خردهٔ بسیار گرفته شد و زان پس دیگر هر نقش مایهٔ پهلوانی را گیلگمش نگفتند. در واقع نام این شخص اسطورهای مى بايست فقط در زمينهٔ تاريخي و جغر افيايي خاص خودش مصداق يابد؛ بنابراین گیلگمش نامیدن بیشتر نقشمایههای قهرمانی و پهلوانی شرق نزدیک باستان (و از جمله در مفرغهای لرستانی) ناروا و حتی مضحک است؛ از آن مضحکتر این است که گاه این اطلاق را تعمیم میدادند و همهٔ چنین نقشمایههایی را گیلگمش میخواندند و این زمانی پُر بی اعتبار می شود که دریابیم گیلگمش واقعی پادشاه اوروک حول و حوش سالهای ۰۰ ۲۷۰۰ تا ۲۶۵۰قم میزیسته در میانهٔ هزارهٔ سومقم، و سپس به رتبهٔ خدایی و قهرمان و پهلوان خداگونه برکشیده شده و اسطورهها نامش را جاودانه ساختهاند؛ پس گیلگمش خواندن نقشمایههای پهلوانی پایان هزارهٔ چهارم و أغاز هزارهٔ سوم ق م زمانی که هنوز شخص گیلگمش از مادر نزاده بود تا که شهرتی برای خویشتن دست و پا کند، خود خبطی از سر " زمان پریشی`` ( anachronism) است!

متأسفانه خبط و خطایی مشابه در زیگورات نامیدن پُشتهٔ مطبق خشتی سیلک رخ نموده. اگر باور کنیم که این پُشتهٔ خشتی و مطبق به تاریخی که اخیراً پیشنهاد شده، متعلق باشد هم باز اَن یک زیگورات نیست؛ پیشنمونهٔ زیگورات است. و چنین سازهای ابداً و اصلاً منحصر به فرد هم نیست و پیش از این در برخی دیگر از محوطههای پیش از تاریخی فلات ایران، افغانستان و آسیای میانه (خراسان بزرگ) نیز بازشناسی شده و از جمله در تُرنگ تپه، موندیگاک، آلتین تپه و ...

طی کاوشهای باستان شناختی گروه کاوشگران فرانسوی به سرپرستی ژان دِهه از سال ۱۹۶۱ به بعد (به مدت ۱۲ فصل) در تُرنگ تپهٔ گرگان دو سه صفهٔ خشتی از دو سه دورهٔ مختلف بازشناسی شد؛ بررسی نخستین آنها که به نیمهٔ دوم هزارهٔ سوم ق م (دورهٔ ۳ج در تُرنگ تپه تقریباً همزمان با دورهٔ ۳ج در حصار دامغان) تاریخگذاری شده (بنگرید به: دِهه ۱۹۷۶) مى تواند در اینجا براى بحث ما مفید باشد؛ با وجود چنین ساختهٔ سترگ یادمانی مطبق، کاوشگر هرگز أن را زیگورات نخوانده و با اینکه او خود پسانتر مقالهای مستقل و مفصل نیز در بازشناسی چنین ساختارهایی نوشته باز هم این سازهها را زیگورات ننامیده که آنها را به سادگی فقط صفههای بلند ( terrasses hautes) خوانده (دِهه ۱۹۷۷)، آیا او نمی دانسته که آنچه بر روی آن کار میکند یک زیگورات است؟ نیز در کاوشهای باستان شناختی گروه کاوشگران فرانسوی به سرپرستی کازال در سالهای یایانی دههٔ ۱۹۵۰ در موندیگاک (افغانستان) در تپهٔ الف، پی یک صفه یا پُشتهٔ بزرگ خشتی از هزارهٔ سوم ق م، و در بدنهٔ آن صفه، نیمستونهای بر جسته کاری شده به مانند نخستین نیایشگاههای میانرودانی، بازشناسی شد. با وجود این کاوشگران، آن را هرگز زیگورات نگفتهاند (کازال ۱۹۶۱)، احتمالاً آنها هم نمی دانسته اند که بقایای زیگور اتی را یافته اند. همچنین کاوشهای باستان شناختی گروه کاوشگران روسی به سرپرستی ماسون از سالهای ۶۶–۱۹۶۵ به بعد در آلتین تپه (در جمهوری ترکمنستان کنونی) منجر به شناسایی سازهٔ خشتی بزرگ چند طبقهای شد (کُل ۱۹۸۴، ص ۱۳۴–۱۱۷)، که آن را «برج یادمان» و نه زیگورات نامیدند (بنگرید به: ماسون ۱۹۸۱، بهویژه: تصویر ۱۸ و ۳۰، و بسنجید با: مجیدزاده ۱۳۶۸ ب، ص ۹-۸ و شکل ۶)؛ گویا ماسون نیز از روی نا آگاهی از چیستی آنچه بر روی آن کار میکرده خبر نداشته!<sup>۶</sup>

و اما اگر هر سازهٔ یادمانی مطبق، زیگورات نیست، زیگورات چیست؟ بیایید در این مکتب تلمذ کنیم؛ پس از آنکه «سازهٔ بزرگ» با توصیف عملیات "آواربرداری`` و " بازپیرایی``، زیگورات خوانده میشود، به اصل ماجرای «زیگورات» پرداخته و چنین نوشته شده (مقلاهٔ اول، ص ۳۵):

زیگورات به بنای پله پلهای عظیمی اطلاق می شود که ابعاد هر طبقه آن نسبت به طبقه پایین تر کوچکتر می شود. درست همانند چند جعبه مکعب که ابعاد آخری کوچکتر از ماقبل آخر و به همین ترتیب تا اولی که روی هم قرار گرفته باشد. **زیگورات نامی** است آلمانی که به این گونه معماری مذهبی داده شده ...

مجریان و متولیان «طرح بازنگریِ سیلک» \_مسلماً \_ زبان شناس نیستند؛ پس این آگاهی زبان شناختی میباید از جایی دیگر اخذ شده باشد، اما گویی به مآخذی مطمئن مراجعه نشده؛ «**زیگورات نامی است آلمانی**» کدام است؟ قرنها پیش از آنکه زبان آلمانی پدید آید، این نام (  $\sim$ واژه) وجود میداشته و به کار میرفته؛ درست این است که گفته شود "زیگورات (ziggurat) با چنین شکل و هیئتی، تلفظ اروپایی امروزینِ واژهای باستانی است؛ میدانیم که در انگلیسی و فرانسه هم با همین تلفظ رایج است (شاو است؛ میدانسه (پارو ۱۹۴۹) و انگلیسی و به تبع آنها در فارسی این واژه از شکلی اخذ شده که نخست در انتشارات علمی باستان شناختی واژه از شکلی اخذ شده که نخست در انتشارات علمی باستان شناختی آلمانی زبان (و به شکل: (2ikkurat)).

اصل واژهٔ اکدی زیگورات عبارت است از زیقورَّتو (ziqqurratu) با شکلهای متنوع تلفظی سِقورَّتو (sequrratu) و زیقرَتو (ziqratu)، که در متنهای بابلی ـ أشوری به هر دو معنی «معبد مطبق» و «ستیغ کوه» أمده (گِلب و همکاران ۱۹۶۱، ص ۱۳۲–۱۲۹)؛ به عبارت دیگر "زیقورَّتو``ی اکدی گویا بدواً به معنی «ستیغ کوه» و مکان برکشیده و رفیع بوده و سپس توسع معنایی یافته و به گونهٔ نمادین معنی «معبد مطبق» را پیدا کرده و بدین ترتیب مترادف واژهٔ اکدی کوکونو (kukunu) شده که خود ریشه در اصل سومری گیگونو (gigunû) دارد، به معنی «سازهٔ نیایشگاهی مطبق» (گِلب و همکار ان ۱۹۵۶، ص ۷۰-۶۷). در زبان عیلامی نیز غالباً برای توصیف چنین سازههایی از همان واژهٔ اکدی تبار کوکونو (به بسیار شکلهای ، ku-ku-un-nu-u-um ، ku-ku-un-nu-um شده: عُوناگونی ضبط شده: ku-ku-un-na-am ، ku-ku-nu-um ، و ku-ku-un-na-am که وامواژهای به شمار می آید و ریشه در اصل سومری گیگونو دارد (هینتس و کُخ ۱۹۸۷، ص ۵۰۹–۵۰۸)؛ در عیلام میانه ندرتاً از واژهٔ زَقرَتو (zag-ra-tu <sub>4</sub>-me) که آن هم وام واژهای است و ریشه در اصل اکدی زیقورَ تو دارد، استفاده شده (همان، ص ۱۲۷۵)؛ بنابراین میبینیم که زیگورات معنایی خاص و قلمرو تاریخی و جغر افیایی معلوم و مشخصی دارد. قلمرو تاریخی و جغرافیایی منحصر به میانرودان، از آغاز دوران تاریخی تا برافتادن بابل نو. و دیدیم که حتی عیلامیان عموماً چنین سازههایی را نه "زَقَرَتُو``ی همریشه با زیقورَتو، که "کوکونو``ی همریشه با گیگونو، میخواندهاند؛ بنابراین حتی باید گفت که بنا بر نص صریح نبشتههای عیلامی میانه، نیایشگاه بزرگ شهر دوراونتاشی، چغازنبیل کنونی، بیش و پیش از آنکه زَقرَتو (زیگورات) باشد، کوکونو (معبد مطبق) است؛ اینجاست که در می یابیم چرا زیگورات چغازنبیل تا این اندازه متفاوت است و عین به عین شبیه زیگوراتهای میانرودانی نیست، چون نباید که باشد، آن سازه اساساً در نگاه عیلامیان زَقرَ تو نبوده که کوکونو بوده! جالب اینکه این نگاه در پژوهشهای تاریخ معماری میانرودان بازتاب یافته، در جدیدترین نوشتهها در باب زیگوراتها امده که «... این نوع سازه اختصاصاً از آن فرهنگ میانرودان است و سازههایی شبیه به زیگورات در چغازنبیل و آلتین تپه هم دیده شده ... » (شاو ۲۰۰۲)، بنابراین سازهٔ مطبق چغازنبیل هم از نگاه تاریخ معماری دقیقاً یک زیگورات با تعریفِ میانرودانی آن نیست.

دانستیم که زیگورات واژهای با اصل اکدی (بابلی -آشوری) است برای نامیدن سازهای میانرودانی؛ آری، به غیر از یک مورد در متنهای عیلامی میانه، این واژه را منحصراً در متنهای دوران تاریخی میانرودانی یافتهایم، پس آیا مجازیم این نام را برای سازهای بسی دور از خاک میانرودان و مربوط به دورهای دیگر به کار بریم؟ باید در یاد داشت که زمین و زمان «سازهٔ بزرگ» سیلک (حتی اگر پذیرفته باشیم که آن واقعاً یک سازهٔ یادمانی مطبق است و حتی تاریخگذاری ارائه شده را هم پذیرفته باشیم) با زمان زیگورات دیگر است.

بدین سان در می یابیم که پُشتهٔ خشتی سیلک حتی اگر از دورهٔ آغاز نگارش و از دورهٔ پیشعیلامی هم باشد، باز زیگورات نیست بلکه سازهٔ یادمانی مطبق است و اگر بپذیریم که این ساختی دینی است، آنگاه معبد مطبق است. ما از نژاد و زبان ساکنان سیلک در دورهٔ سیلک ۴ که گمان میبرند زیگورات از آن زمان است آگاهی نداریم؛ هرچند که در اینجا میبرند زیگورات از آن زمان است آگاهی نداریم؛ هرچند که در اینجا تعداد معدودی گلنبشتهٔ پیشعیلامی هم یافت شده، اما هرگز نمی توانیم گفت که مردم سیلک ۴ مردمانی پیشعیلامی یا عیلامی بودهاند؛ و فرض محال که گمان کنیم که بودهاند، آیا منطقاً با توجه به آنچه پیشتر گفته آمد آنان این بنای چندطبقهٔ نیایشگاهی خود را مثلاً به زبان عیلامی خود "زَقَرَتُوْ مینامیدند یا "کوکونوْ و یا هیچ کدام؟ گمان میکنم باستان شناسی هرگز نخواهد توانست به چنین پرسشی پاسخ دهد!

دربارهٔ شمارشِ زیگوراتها، و اینکه زیگورات سیلک چندین و چندمین زیگوراتِ یافت شده، ولی نخستین زیگوراتِ ساخته شده در جهان و کهن ترینِ آنهاست، باید گفت که سرپرست و مجری «طرح بازنگری سیلک» علاقهٔ مفرطی به چنین حساب و کتابهایی دارد؛ نگارنده شخصاً هرگز از یاد نمیبرد که به سال ۱۳۷۶ سخنرانیِ ایشان در «دومین همایش باستان شناسی ایران پس از انقلاب اسلامی» با این جملات آغاز شد: «من اولین سخنرانِ اولین جلسهٔ اولین روزِ دومین همایشِ باستان شناسی ... هستم»؛ چنین عشق و علاقهای به شمارشِ اولینها و دومینها و چندمین ها در زیگور ات سیلک (ص ۳۸) هم مجال بروز یافته:

زیگورات سیلک سی و دومین و جدیدترین زیگوراتی است که در ایران و بین النهرین کشف و بر فهرست زیگوراتهای شناسایی شده اضافه شده است. از طرفی از آنجا که تنها سه زیگورات از سی و یک زیگوراتی که قبلاً شناسایی شده بودند در ایران و در خوزستان قرار دارند، چهارمین زیگورات ایرانی ... در سیلک ... کشف شده ...

در فهرست زیگوراتهای شناسایی شده، متأسفانه، فقط به شرح ۳ زیگورات موجود خاکِ ایرانِ کنونی، یعنی «زیگورات شوش»، «زیگورات هفتتپه» و «زیگورات چغازنبیل» پرداختهاند (همان، ص ۳۹–۳۷) و از زیگوراتهای میانرودانی جز دو سه تا نامی به میان نیامده؛ کاش فهرست تمامی آنها برایمان نقل می شد تا کُلی محظوظ شویم!

در این فهرست از «زیگورات شوش» نام رفته؛ این، سازهای بس ناشناخته است؛ باستان شناسی این زیگورات را نمی شناسد و اگر مقصود از زیگورات شوش است باید گفت که در ادبیاتِ باستان شناسانهٔ ما، سنتاً بدان «صفهٔ مرتفع آکروپل شوش» (کانال ادبیاتِ باستان شناسانهٔ ما، سنتاً بدان «صفهٔ مرتفع آکروپل شوش» (کانال آفوری در فلان یادبودنامهٔ پیروزیِ خود بر عیلامیانِ بختبرگشته این سکو را زیگورات شوش میخواند، در حقیقت از دریچهٔ چشم میانرودانی مآب خویش بر بنای مطبقِ یادمانیِ بزرگی می نگرد، اما ما نمی توانیم نامگذاری وی بر آن سازه را بپذیریم و به کار بریم، ما نمی دانیم که عیلامیان خود بدان سکوی مرتفع چه می گفتند: "زَقرَتو` یا "کوکونو`.

دومین زیگورات در این فهرست «زیگورات هفت تپه» است؛ این سازه نیز بسی ناشناخته مینماید. آری کاوشگر در هفت تپه نشانههایی را یک یا چند سکوی نه چندان بلندِ خشتی یافته و هماو آنها را با احتیاط تمام زیگورات یا کاخ خوانده (نگهبان ۱۹۹۱)؛ اما سیمایِ باستان شناختیِ این یکی دو سکویِ خشتی به هیچروی به سانِ زیگورات، حتی در شکل و معنیِ عیلامی آن نمی ماند.

تنها زیگوراتِ \_ تسامحاً \_ واقعی در این فهرست همانا چغازنبیل است؛ زیگوراتی با چندین مرحلهٔ معماری که نشان میدهد در آغاز اندیشهٔ معماران عیلامی بر آن نبوده که در آنجا زیگوراتی برپا دارند و فقط بعدها بود که در دورهٔ دوم معماری، حیاط وسیعی را پُر کردند و زیگورات را بر آن بنیان استوار ساختند (گیرشمن ۱۹۶۶)؛ سازهای با تعریف و تعبیر عیلامی از نوع ساختارِ بناهایِ نیایشگاهی که نشان میدهد نوعِ عیلامی تا چه اندازه از نظر اجرا و اجزا با همتاهای میانرودانی خود دیگر است...

گفتیم که واژهٔ اکدیِ زیقورَتو در آغاز به معنیِ ستیغ کوه بوده و حتی همزمان برای نامیدنِ زیگورات در متنها، در معنی ستیغ کوه هم به کار می نامیدنِ زیگورات در متنها، در معنی ستیغ کوه هم به کار حقیقتاً خود سازهای کوه پیکر است، تقلیدی است از کوه؛ به گونهای نمادین نشانهای است از کوه در اقلیمی که بر جستگیِ طبیعی ندارد؛ به واقع گفتهاند که زیگورات خود کوهی مصنوعی است در دل دشت و در مقابل کوه خود زیگوراتی طبیعی است در دل کوهسار. گُنشِ دینیِ این هر دو یکی است:

مکانی رفیع و مقدس از برای به جای آوردنِ اعمال، مناسک و مراسم مذهبی. چونان که مجموعهٔ نگارکندهای عیلامیِ کوهسار کورانگون را نشانهٔ بالاترین طبقهٔ زیگورات برشمردهاند و از این بحث کردهاند که کورانگون خود زیگوراتی طبیعی است (بنگرید به: گروپ ۱۹۸۹). ۷ گویا پارهای از آیینهای نیایش و ستایشِ عیلامی در اصل در مکانهای بلند انجام میافته؛ در کورانگون این بلندای ۸۰ متریِ طبیعی، به خودی خود مهیاست، ولی در دشتِ شوشان چنین مکانهایی بلند را می بایست مصنوعاً بناکرد: زیگورات چغازنبیل.

هنرمندیِ معماران عیلامی و میانرودانی نیز در همین بوده که با استوار کردنِ حجمهایِ کلانِ خشتی بر روی هم، سازهای کوه مانند در میانهٔ دشتی صاف و هموار بر میآوردند؛ کوهی از خشت که از دوردستها دیده می شد و بر چشم نظاره کنندگان خویش می نشست و نشانه ای بود از عظمت، قدرت، ثروت و مکنتِ سازندهٔ خود؛ هدف از برآوردنِ چنین سازه ای در دشت، همانا نشان دادنِ چنان تواناییهایی بود؛ اما منطقاً هیچکس حاضر نمی شده چنین سازههایی را در پایِ کوهها و یا در نزدیکیِ کوهستان بنا کند؛ به واقع اگر چنان هدفی را از برایِ برآوردنِ سازههایِ کوه پیکرِ موسوم به زیگورات بپذیریم، ساختنِ یک زیگورات در کاشان در پایِ ستیغهایِ سر به فلک کشیدهٔ کوههای کرکس، خود نقضِ غرضی تمام عیار است؛ چنین بوده و هست از: حقارتِ آدمیزادگان و دست آفریدههای آنان در برابرِ بزرگیِ بوده و هست از: حقارتِ آدمیزادگان و دست آفریدههای آنان در برابرِ بزرگیِ ابعاد و اندازههایِ ساختارهای طبیعی! باور نمیدارم نیاکان ما تا بدین اندازه که هم اینک اینان گمان میکنند ـ نادان بوده باشند.

#### [۴] "زیگورات سیلک`` و لایهنگاری تپهٔ جنوبی

دومین مقاله در این کتاب، نوشته ای است از اقای جبرئیل نوکنده به نام «گزارش لایه نگاری برش الف در تپه جنوبی سیلک» (زیگور ات سیلک، مسلک) در این مقاله مستقیماً با داستانِ زیگورات ارتباطی ندارد، اما از دادههایِ آن می توان برای هرچه بهتر شناختنِ زیگورات و فضاهای پیرامونیِ آن سود جست. نوکنده در بُرشِ لایه نگاری خود ۳۹ رگه (stratum) را باز می شناساند، و مواد فرهنگیِ آنها را معرفی می کند (مقالهٔ دوم، ص 9-4)؛ از معماریِ این رگهها (همان، ص 1/3) و اشیاء (همان، ص 1/3) و اشیاء (همان، ص 1/3) و اشیاء (همان، می می کند (همان، می می کند (همان، می تحلیلِ باقته هایِ سفالین تن می زند (همان، می دوم و این نادانسته باقی می ماند که شناختِ لایه نگارانهٔ او چگونه می مکن است بدونِ تحلیلِ سفالیِ هر رگه، کامل باشد؟ مقالهٔ او حاوی توصیف مفصلی از رگههای سی و نه گانه ای است که یافته، با بی عنایتی به داده های سفالی، و این بیش از آنکه رویکردی باستان شناسانه باشد، رهیافتی زمین شناختی است!

به هر روی، روشن است که هدفِ نوکنده از این کار، بازنگریِ در V لایه نگاریِ دورهٔ سیلک V با زیر V به به دورهٔ سیلک V با زیر V به نازی و نازی معرفی و شناساییِ V به به مربوط به دورهٔ سیلک V (که تاریخ گذاریِ زیگورات به زعم کاشف آن مربوط بدان زمان است) نشده و فقط آمده که: «رگه شماره V الی V معرف دوره چهارم سیلک است» (همان، V بنابراین او از این نمی گوید که رگههای بالاترِ برش الف در تپهٔ جنوبی منطقاً باید مربوط به استقرارهایِ همزمانِ گورستان الف (سیلک V) و گورستان V باشد؛ با وجود این در توصیفِ رگهٔ V اعتراف شده که: «بقایای معماری با پی سنگی این رگه با دوره V (هزاره اول) ... گیرشمن قابل مقایسه است» (همان، V که با یوکنده از معماریِ سیلک V و سیلک V چیزی نه می داند و نه می گوید (با این حال بعدها در گفتگوییِ خصوصی آقای نوکنده اذ مادی از داشت که V رگهٔ با لایی برش او قاعدتاً می بایست

دانستیم که از دید نوکنده، رگههای میانی و پایینیِ برشِ Vیهنگاری او (از رگهٔ ۱۵ تا ۳۹) مربوط به سیلک V، و باVی ترین رگههای این برش (از رگهٔ ۱ تا ۵) مربوط به سیلک V و همدوره با تاریخگذاریِ زیگورات) است؛ ولی این برش مربوط به سیلک V (و همدوره با تاریخگذاریِ زیگورات) است؛ ولی آیا عجیب نیست که این رگههایی که همدورهٔ زیگوراتِ دورهٔ آغاز نگارش و در مجاورتِ آن است، از هرگونه نشانههایِ معماریِ یادمانی و مردمانی، عاری است؟ و آیا این عجیب نیست که در این برشِ V یهنگاری به بافتی و سازهای با خشتهایی از نوع و اندازهٔ خشتهای زیگورات (V × V × V سانتی متری) برخورد نشده؛ چگونه ممکن است معماران پیشعیلامی در لبهٔ جنوبیِ سیلک، زیگوراتی بزرگ برپا کرده باشند، بی آنکه کوچکترین ردی از آنان و معماری شان در برشِ عمیقِ V یهنگارانهٔ چند متر شمالی تر از آن دیده شود؟

با اینکه نوکنده به تحلیلِ یافتههایِ سفالی نپرداخته، اما خوشبختانه طراحیِ بخشِ بزرگی از آنها را چاپ نموده (همان، لوح ۱-۸). با دقت در گونه شناسیِ این ماندههایِ باستان شناختی (archaeological remains) می توان در تحلیلِ آنها کوشید؛ ناگفته پیداست که یافتههایِ سفالینِ مورد علاقهٔ ما در اینجا همانهایی است که از رگههایِ بالایی به دست آمده. متأسفانه از رگههای ۱ تا ۳ برشِ لایهنگاری هیچ تکهسفالی معرفی نشده است و این بسیار غریب می نماید؛ اما از رگههای ۴ و ۵ طرحِ تعدادی از سفالهای مورد نظر ما در لوحهٔ شمارهٔ ۷ ردیفهای ۲۲ تا ۲۶ آمده است (همان، ص ۲۹–۷۸)؛ این ۵ تکهسفال جملگی خاکستری رنگ و چر خساز و از نظر شکل تداعی کنندهٔ شکلهای سفالینههایِ آشنایِ گورستان الف از نظر شکل تداعی کنندهٔ شکلهای سفالینههایِ آشنایِ گورستان الف (سیلک ۵) است (طرح ۱:۱)؛ از دید ما همانا «اُفقِ سفالِ خاکستریِ غربیِ جدید» (Late Western Gray Ware Horizon) و مربوط به عصر آهن ۲ (حدود ۱۲۵۰ تا ۱۵۸هی).

#### [ ۵ ] "زِيگورات سيلك`` و تاريخگذاري معماري خشتي اَن

اگر پُشتهٔ خشتیِ سیلک، بر خلاف آنچه میگویند، زیگوراتی اَز دورهٔ پیشعیلامی نیست، چیست و به کدام دورهٔ تاریخی یا پیش از تاریخی مرتبط است؟ در پاسخِ بدین پرسشِ بسیار دشوار، نخست باید گفت که با پیشرفتِ به کارگیریِ علوم پایه (تجربی) در پژوهشهای باستان شناختی، هم اکنون تاریخگذاریِ خشتهای بافت این سازه با روشهای فیزیکی و

شیمیایی روز و حتی در ایران و آزمایشگاههای خودمان، امکان پذیر است و سزاست که مجریان «طرح بازنگری سیلک» چنین مطالعاتی را در برنامهٔ کار خود بگنجانند؛ ۱۰ اما تا زمان انجام چنان مطالعاتی، تاریخگذاری این سازه با روشهای سُنتی تر باستان شناختی نیز ممکن است. یکی از راههای بسیار ساده و بسیار مؤثر برای تاریخگذاری خشتها، کاویدن مغز تعدادی انتخابی از آنهاست. در محوطههای باستانی ایران، غالباً خشتِ مورد نیاز برای ساختِ بناها را در محل یا جایی نزدیک به محل کاربری آنها میزدند و برای خشتزنی از خاکِ خود محوطهٔ باستانی استفاده میکردند. بدین ترتیب عموماً خشتهای یک محوطهٔ باستانی حاوی مواد فرهنگی لایههای دیرین تر و خصوصاً تکه سفالهای لایههای زیرین خود است. ولی پُر روشن است که در انها تکهسفالهای لایههای زبرین دیده نخواهد شد، بدین سان تاریخ نسبی انها نسبت به لایههای همافق انها مشخص و معلوم خواهد شد. برای تاریخگذاری پُشتهٔ خشتی سیلک یکی از راههای پیشنهادی همین شستن تعدادی خشت از جسم سازه و مطالعهٔ آماری فراوانی تکهسفالهای یافته شدهٔ در آنهاست؛ ناگفته پیداست که در این خشتها سفالهای هر دوره که یافت شود، خشتها مربوط به همان دوره و یا دورههای بعدی خواهد بود و نه دورههای قبلی؛ بدینقرار " حد ابتدایی`` (terminus post quem) تاریخگذاری مجموعهٔ خشتها همانا تاریخ (terminus ante quem) ``كهن ترين تكه سفالها و "حد انتهايي`` تاریخ گذاری آنها همانا تاریخ جدیدترین تکهسفالهاست. این کاری است که از ما و در اینجا بر نمی آید، که کار متولیان و مجریان و پژوهشگران «طرح بازنگری سیلک» می تواند باشد.

راه دیگر، سنجشهای تاریخ هنری و تاریخ معماری است؛ میبایست سازه را با بناهای مشابه آن سنجید و قانون مندی شباهتها و تفاوتهای آنها را تعریف و تبیین نمود؛ بخشی از این کار از ما و در اینجا ساخته است. بهترین معیارها برای پژوهشهای مقایسهای را سبکشناسی و گونه شناسی خشتها، سیاق خشت مالی ها و خشت زنی ها، خشت چینی ها و دیوار چینی ها در اختیار ما می نهد. مطالعهٔ نظم خشت مالی و خشت زنی، خشتچینی و دیوارچینی منوط به پژوهش میدانی در محل بر روی أنهاست كه مسلماً كار ما نيست ("شايد وقتى ديگر``...)؛ بنابراين از خشتها (و ابعاد و اندازههای آنها) آغاز میکنیم (اطلاعات مربوط بدانها را هم از خلال سطور كتاب زيگورات سيلك استخراج كردهايم). با أنكه پیشتر از بی اعتباری چنین مقایساتی در خصوصِ محوطههای مختلف سخن گفتیم، سزاست بحث را در اینجا بدین صورت کامل کنیم که این مقایسات هر چند که هرگز قطعیتی ندارد ولی آن هنگام که در بطن یک محوطهٔ باستانی و در بافتی یکسان، خشتهایی نظیر دیده شود می توان آنها را با هم سنجید و از همزمانی شان سخن گفت. نیز با در نظر آوردن پسند (mode) فرهنگی هر دوره می توان از رواج نسبی نوع و اندازهای خاص از خشت در یک دوره آگاهی حاصل کرد. پیشتر دیدیم که ابعاد خشتهای «سازهٔ بزرگ» را ۱۵×۳۵×۳۵ سانتیمتر گفتهاند (مقالهٔ اول، ص ۴۱-۴۰)، باید به یاد اوریم که در برش لایهنگاری تپهٔ جنوبی هم در رگهٔ ۱ خشتهایی به ابعاد ۱۲×۴۰×۴۰ سانتیمتر دیده شده (مقالهٔ دوم، ص ۵۶)، پر روشن است که پیمون ( module) این دو اندازه تقریباً یکی است. بنابراین احتمالاً این دو اندازه بر همزمانی آنها دلالت میکند، و چون رگهٔ ۱ بنا بر ترازی که در آن قرار دارد، سطحی ترین لایهٔ تپهٔ جنوبی محسوب است، قاعدتاً با واپسین دورهٔ فرهنگی سیلک در تپهٔ جنوبی، یعنی سیلک ۶ (گورستان ب) همدوره است.

البته در اینجا باید یادآوری کرد کاوشهای پیشین در سیلک هم برای تاریخگذاری «سازهٔ بزرگ» با استناد به اندازهٔ خشتهای آن به سیلک ۶ به تنهایی کفایت میکند؛ گیرشمن علاوه بر کاوش در اطراف «سازهٔ بزرگ»،

کارگاهی هم اندکی شمالی تر از آن باز کرده بود (کاوشهای سیلک، جلد دوم، ص ۲۵)؛ در این کارگاه او موفق شد بافت معماری سیلک ۵ را که تقریباً بهتمامی با بافت معماری سیلک ۶ جایگزین و پوشانیده شده بود، بیابد (همان، لوحهٔ سی و سه = نقشهٔ ۱)؛ جالب اینکه ساخت و سازهای سیلک ۶ در آن کارگاه با خشتهایی به ابعاد و اندازههای ۱۰×۳۵×۳۵ سانتیمتر ساخته شده (همان، ص ۲۵)، همان خشتهای «سازهٔ بزرگ». به یاد داشته باشید که در کتاب گیرشمن این خشتها را دقیقاً به اندازهٔ ۱۰×۳۵×۳۵ سانتی متر نوشته اند (همان، ص ۲۴) و نه با ابعاد ۱۵ $\times$ ۳۵ $\times$ ۳۵ سانتی متر که در کتاب زیگور ات سیلک (ص ۴۱-۴۰) أمده.

میدانیم که اکنون سیلک ۶ را به عصر آهن ۳ تاریخ گذاری میکنند (بومر ۱۹۶۵، ص ۸۲۲؛ دایسُن ۱۹۶۵، ص ۲۱۱–۲۰۶؛ یانگ ۱۹۶۵، ص ۸۳–۸۸؛ مِدو دسکایا ۱۹۸۳، ص ۷۸؛ مِدو دسکایا ۱۹۸۶، ص ۱۲۰؛ ملکزاده ۱۳۸۱ الف، ص ۳۳)؛ حال باید با احتیاط کامل، بدون پیشداوری و به دور از جز ماندیشی، ابعاد و اندازههای خشتهای «سازهٔ بزرگ» سیلک را با محوطههای معیار عصر آهن ۳ سنجید؛ نزدیکترین محوطهٔ عصر آهن ۳ با معماری برپای خشتی، در مادی ازبکی است که گفتیم ابعاد برخی از خشتهای آن از قرار ۱۵ ×۳۴×۳۴ سانتیمتر (مجیدزاده ۱۳۷۹، ص ۴۰) با خشتهای «سازهٔ بزرگ» سیلک سنجیدنی است. دیگر جایهای نزدیک تر به سیلک و جنوبی تر از اُزبکی هم یکی باید از نیایشگاه (؟) زاربُلاغ قم نام برد که آن را نیز از دورهٔ ماد میدانند و در آنجا خشتهایی به ابعاد ۱۰-۹×۳۵×۳۵ و 1۲×90 سانتی متر دیده شده (ملکزاده ۱۳۸۲، ص ۵۸)؛ و دیگری گورستان عصر آهن صَرم در کهک (قم) است که از أنجا هم خشتهایی به ابعاد ۲۰×۴۰×۴۰، ۲۰×۳۸×۰۰ و ۲۰×۳۸×۵۰ سانتیمتر گزارش شده (پوربخشنده و سرلک [ زیر چاپ])؛ پر روشن است که در این میان برخی با خشتهای «سازهٔ بزرگ» سیلک نزدیک است.

در نواحی غربی تر و در ماد غربی، در تپه گیان نهاوند هم نخستین دورهٔ ساخت وسازها (به تعبير كاوشگران فرانسوى: Construction I)، و سازه عصر أهن ٣معروف به " كوشك أشوري ـمادي`` را در أنجا با خشتهای به ابعاد ۱۴ ×۳۵×۳۵ سانتی متر می بینیم (کونتِنو و گیرشمن ۱۹۳۵، ص ۹ و لوحهٔ ۴). نیز از نیایشگاه سُرخ دُم لری در کوهدشت لرستان، جایی که مصالح اصلی بنا سنگ لاشه است (اشمیت و همکاران ۱۹۸۹، ص ۰۶–۴۹)، خشتهایی به اندازهٔ ۱۰×۴۰۰۰ سانتیمتر گزارش شده؛ خصوصاً از کاوش لایهٔ ۲ در میانهٔ نیایشگاه اتشدانی (؟) خشتی یافت شده که تمامی جسم آن را با خشتهایی به همان اندازه ساختهاند (همان، لوحهٔ ۵۰). با آنکه تاکنون تحلیلهای روشنی درباب تاریخگذاری سازههای خشتی عصر آهن پایانی در تپه هَگمَتانَ همدان ارائه نشده، باید گفت که تحتانی ترین و لاجرم کهن ترین بافتِ خشتی شناسایی شدهٔ در آنجا با خشتهایی به ابعاد ۱۲–۱۲×۳۳/۵×۳۳–۳۳ سانتی متر ساخته شده (بنگرید به: مهریار ۱۳۶۱، ص ۸۳) که با خشتهای «سازهٔ بزرگ» سیلک سنجیدنی است. اندازههای خشتهای دژ مادی مانایی زیویه را متفاوت نوشتهاند؛ پیش از این خشتهای زیویه را ۹×۳۴×۳۴ سانتیمتر گزارش کردهاند (بسنجید با: پُرادا ۱۹۶۵، ص ۱۷۰)؛ البته کاوشگر ایرانی آنها را در ابعاد ۱۴ ×۴۶×۴۶ سانتی متر معرفی می کند (بنگرید به: معتمدی ۱۳۷۴، ص ۳۲۲)، نگارنده هم شخصاً در محل خشتهایی را به ابعاد و اندازههای ۱۵-۱۰×۳۵-۳۵×۳۳-۳۵ سانتیمتر دیده؛ چنین خشتهایی هم با خشتهای «سازهٔ بزرگ» سنجیدنی است.

اما بحث زمانی پیچیدهتر می شود که ابعاد و اندازههای خشتهای دو محوطهٔ معیار مادی در ماد غربی (نوشی جان تپهٔ ملایر و گودین تپهٔ کنگاور) را با هم و با خشتهای «سازهٔ بزرگ» سیلک مقایسه کنیم؛ بناهای نوشیجان تقریباً جملگی با خشتهایی به ابعاد ۱۳×۲۵×۴۰ سانتیمتر

ساخته شده (بنگرید به: استروناخ و روف ۱۹۷۳)؛ و این اندازهای خاص است که در دیگر محوطههای همدورهٔ آن کمتر دیده شده. بر خلاف نوشیجان ابعاد و اندازههای خشتهای گودین بسی متفاوت، متنوع و مختلف است؛ خشتهای بارو از ۱۳×۳۰×۳۶ تا ۱۳×۲۴×۲۱ سانتیمتر متغیر، خشتهای برج از ۲۱×۲۹×۴۷ تا ۱۱×۲۷×۴۳ سانتیمتر متغیر و خشتهای سکو از ۱۲-۱۱×۳۸×۵۰ تا ۱۲-۱۱×۴۳×۳۸ سانتی متر متغیر است (بنگرید به: یانگ ۱۹۶۹، ص ۲۷-۲۴)؛ در توجیه و توضیح این همه اختلاف شاید بتوان گفت که نوشیجان از لحاظ تنوع زمانی و مراحل ساختِ معماری، محوطهای \_تقریباً \_ تکدورهای محسوب است، ولی گودین از این نظر، شامل چندین و چند مرحلهٔ ساخت و سازی در بطن دورهٔ ۲ (دورهٔ ماد در گودین تپه) است؛ به هر روی پارهای از خشتهای گودین (در بارو از قرار ۱۳×۲۴×۴۱ و در برج از قرار ۱۱×۲۷×۴۳ سانتی متر) با خشتهای رایج نوشی جان نزدیک است و در مقابل برخی دیگر از خشتهای گودین (خصوصاً در بارو و از قرار ۱۳×۳۰×۳۶ سانتیمتر) با خشتهای «سازهٔ بزرگ» سیلک سنجیدنی است.

أنچه روشن است اینکه دانش ما از معماری دورهٔ ماد هنوز بسیار محدود است و بر مبنای کاوش در چند محوطهٔ معدود در شرق یا غرب مادستان، هنوز قادر نیستیم ریزه کاریهای معمارانهٔ این دوره را بهخوبی موشکافی کنیم؛ اما تا همینجا توانیم گفت که چنان که پیداست خشتهای «سازهٔ بزرگ» سیلک از پیمون رایج خشتهای عصر اَهن ۳ پیروی میکند. از پیمون خشتها که بگذریم باید به ساختار معماری توجه کنیم؛ بارزترین ویژگی معمارانهٔ «سازهٔ بزرگ»، این است که در اینجا ما با صفه، سکو یا تختگاهی بلند مواجهیم. حجم سترگ خشتی که بنایی یادمانی را معرفی میکند؛ در اینجا هم ناگزیر از مقایسات تاریخ معماری هستیم: سنجش سکوی خشتی سیلک با دیگر تختگاههای عصر آهن در فلات ایران. این تختگاهها کداماند؟ چنین ساختارهای معماری در عصر آهن در سراسر فلات ایران از شرق و غرب و شمال و جنوب پراکنده است، از نادعلی سیستان (گیرشمن ۱۹۴۲)، تپه یحیی کرمان (لُمبرگ-کارلُوسکی و مَگی ١٩٩٩)، تل ضحاک فسا (هانسمن ١٩٧٥)، زيويهٔ سقز (معتمدی ١٣٧٤)، هَگمَتان همدان (صراف ۱۳۷۴ و ۱۳۷۸)، سرمسجد و بردهنشاندهٔ مسجد سلیمان (گیرشمن ۱۹۷۶)، تُرنگ تپهٔ گرگان (دِهه ۱۹۷۴ و ۱۹۷۶)، تا تُل تختِ پاسارگاد (استروناخ ۱۹۷۸)، تخت جمشید (اشمیت ۱۹۵۳)، شوش (کابلی ۱۳۷۶) و قلی درویش جمکران قم (سرلک [ در دست آمادهسازی]). بنابراین چنین تختگاهسازی در عصر آهن ایران غریب نیست و نمونههای بسیار دارد؛ و البته مقایسهٔ جزء به جزء و عین به عین تختگاه خشتی سیلک با نمونههای مشابه آن در گرو کندوکاوی روشمند و هدفمند در دل آن تختگاه و سپس سنجش دادههای آن با دیگر جایهاست...

گذشته از ساختار عمومی تختگاه باید به دیگر عناصر ساختی پُشتهٔ خشتی سیلک نیز پرداخت؛ کاوشگر سیلک مدعی است که طی عملیات "اَواربرداری`` و " بازپیرایی``، در دو گوشهٔ شرقی و جنوبی سکوی بالایی تختگاه، دو نیم برج تو پُر (؟!) پدیدار شده (مقالهٔ اول، ص ٣٣–٣٣)؛ اگر این دو برجکِ در واقع پشتبند زاییدهٔ خیال او نباشد و به اشتباه از دل خشتها تراشیده نشده باشد، باید پرسید که از دیدگاه ساختارشناسی (structuralism) چنین ساختی در کدام سازههای همزمان زیگورات سیلک در ایران و میانرودان سراغ شده؟ آیا اینها از الحاقات سپسین است یا در نقشهٔ کلی سازه از پیش طراحی شده بوده. و از دیدگاه کارکردگرایی (functionalism) باید پرسید که کنش این دو برجک واقعاً چه بوده؟ اگر اینها به واقع برجک باشد (؟!)، آیا نباید صادقانه اعتراف کرد و اذعان داشت که برجها و برجکها در معماری آغاز تاریخی و تاریخی نشان راستین سازههای دژگونه است؟ تاریخگذاری معقول چنین سازهای با چنان هیبتی،

آغاز دوران تاریخی (عصر آهن) می تواند باشد. برج و بارو مگر نه اینکه خود از ساختهای دفاعی محسوب می شده؛ برجهای توپُر \_یا به تعبیر دیگر بر جکها \_ در بطن و کنج دیوارها به سازه چهرهای تدافعی می داده و دژی از دوران تاریخی را تداعی می کرده و می کند، **شاید**: دژ مادی سیلک (?!).

از دیگر عناصر ساختی پُشتهٔ خشتی سیلک طاقچهٔ تعبیه شده در ضلع جنوب شرقی سکوی بالایی تختگاه و قوس أن است؛ در حقیقت این طاقچه بر اثر خاکبرداریهای گیرشمن در دیوارهٔ تختگاه اُشکار گردیده و هماو عکس بسیار روشنی از آن در جلد دوم کتاب کاوشهای سیلک به چاپ رسانده (لوحهٔ شش، عکس ۴)، ابعاد خشتهای سازندهٔ أن را از قرار ۰۰×۴۵×۴۵ سانتیمتر نوشته (همان، ص ۲۴)، اما از اهمیت آن چیزی نگفته؛ خوشبختانه سرپرست و مجری «طرح بازنگری سیلک» هم بدین طاقچه اشاره می کند و آن را نادیده نمی گیرد (مقالهٔ اول، ص ۳۳ و تصویر ۴ و ۵ در انتهای کتاب)، اما از اهمیت آن برای تاریخگذاری تختگاه سیلک نه چیزی میگوید و نه چیزی میداند؛ باید پرسید آیا از چنین عنصر معماری در دورهٔ مورد نظر برای تاریخگذاری زیگورات سیلک (دورهٔ أغاز نگارش) هیچ سراغی شده؛ به راستی در کدام سازهٔ پیشعیلامی چنین ساختاری شناسایی شده؟ در اینجا ما بدین پرسش پاسخ خواهیم داد؛ چنین عنصر معماری طاقچه مانند با قوس تقریباً نزدیک به جناغی آن در حقیقت از ویژگیهای ساختی معماری خشتی عصر آهن ۳ و ۴ (دورهٔ ماد و هخامنشی) در فلات ایران است. بهترین نمونههای آن را در ماد غربی میتوان در نوشی جان دید (استروناخ ۱۹۶۹، استروناخ و روف ۱۹۷۳ و ۱۹۷۸)؛ از گودین هم چنین ساختی گزارش شده (در اتاق ۲۱: یانگ و لوین ۱۹۷۴، ص ۳۲، عکس أن در ص ۱۶۲، لوحهٔ بیست و هشت)؛ در زیویه نیز نشانههایی از آن برجای بوده (معتمدی ۱۳۷۴، ص ۳۲۶)؛ در مادشرقی و در جایی نزدیک تر به سیلک هم چنین ساختی در دژ مادی آزبکی وجود دارد (مجیدزاده ۱۳۷۹، خصوصاً تصاویر ۱، ۷ و ۸)؛ همچنین در دلازیان سمنان (مهریار و کبیری ۱۳۶۵)؛ واپسین مرحلهٔ تکامل چنین ساختی را در دورهٔ هخامنشی در تخت جمشید، در تختگاه (اشمیت ۱۹۵۳، ص ۱۹۹۹، تصویر الف) و در بارو (تجویدی ۱۳۵۵، ص ۲۱۱–۲۰۰، تصاویر ۱۶۴–۱۵۸)، نیز در دهانهٔ غلامان (شِراتو ۱۹۶۶، تصاوير ۳۲-۳۱) ميبينيم. بدينسان طاقچهٔ ديوارهٔ جنوب شرقی سکوی بالایی تختگاه سیلک نیز ما را به سمت چنین تاریخگذاری سوق میدهد: نیمهٔ دوم عصر آهن ۳ و نیمهٔ نخست عصر أهن ۴ (يعني حدود ۷۵۰ تا ۴۵۰قم).

اما مهمترین عنصر معماری در فرایندِ زیگورات شدنِ تختگاه سیلک در نظر کاوشگران آن، چیزی است که آن را «بقایای راه شیبدار بالارو» (مقالهٔ اول، ص ۲۹، سطر ۲۹) یا «قسمتی از بالاترین بخش راه شیبدار» بالارو» (ص ۳۳، سطر ۱۹) و به قولی حتی «شیبراه بالارو شیبدار» (ص ۳۳، سطر ۱۴) می دانند، ۱۱ همان چیزی که به سادگی می توان بدان فقط «شیبراهه» ( (ramp) گفت؛ و این شیبراههٔ خیالی خود چیزی نیست جز بخشِ اندکی بر جستهٔ دماغه مانندی که در دیوارهٔ جنوب غربی سکوی بالایی تختگاه به چشم می خورد (عکس ۲). این بر جستگی را همانا بخشی از شیبراههٔ زیگورات پنداشته و بار عمدهٔ استحالهٔ کالبدی تختگاه سیلک به زیگوراتی پیش عیلامی را بر گردهٔ آن نهادهاند، اما گویا داستان چیز دیگری باشد...

در باستان شناسی، ما غالباً سر و کارمان با آوار و بخشهای فروریختهٔ بناهاست، در اینجا نیز منطقاً چنین شیبراههٔ عظیمی را میبایست با حجم آوارش ارزیابی کنیم؛ اگر چنین ساختی در دیوارهٔ جنوب غربی تختگاه وجود می داشت قاعدتاً می باید حجم بزرگی از خشتهای ریخته و دامنهٔ شیبداری در اینجا مشاهده می شد، در حالی که این ضلع از زیگورات عملاً از چنین حجمی از آوار خالی است؛ شاید گفته شود که دستکاریهای گیرشمن

موجب از میان رفتن این حجم از آوار شیبراهه شده و او از روی نا آگاهی غفلتاً آوار و به تبع آن بخشهای تحتانی تر شیبراههٔ خیالی زیگورات را از این زاویه برداشته؛ بسیار خوب، بنابراین به عکس هوایی ارائه شده در جلد نخست کتاب کاوشهای سیلک نگاهی میاندازیم؛ این عکس هوایی را اریک اشمیت در برنامهٔ پرواز بر فراز شهرهای باستانی ایران مقارن آغاز کاوشهای سیلک تهیه کرده و در اختیار گیرشمن نهاده (اشمیت ۱۹۴۰، ص کاوشهای سیلک تهیه کرده و در اختیار گیرشمن نهاده (اشمیت ۱۹۴۰، ص باید اعتراف کرد که بخش دماغه مانند در عکس دیده می شود ولی هیچ نشانی از حجم عظیم آوار و بقایای چنان شیبراههٔ واهی در آنجا دیده نمی شود. حتماً تا آن زمان گیرشمن کار خود را کرده بوده!

آری حکایت کاشف زیگورات سیلک با ما، حکایت کسی است که در آسمان آبی در بین تکههای ابر سپید پیکرههایی را میبیند و هر چه میکند دیگران دیدههای او را بازنمیبینند؛ راست گفتهاند که سخن قدیمیها را میباید به آبِ زَر نوشت و قاب کرد؛ اما در اینجا باید اذعان کرد که آنچه پیران در خشت خام بینند جوانان در آیینه هم نبینند...

پس این شیبراههٔ خیالی و واهی چیست؟ کسانی که سابقهٔ کاوش در بافتهای خشتی را دارند پاسخ این پرسش را بسی نیکتر از ما دانند؛ گذشت زمان، و عوامل جوی، و گزند باد و باران سازههای خشتی را میشوید و میروبد؛ در این میان در جسم سازههای خشتی شکافهای عمیق میافتد و آن شکافها رفته رفته راهآبههایی را میسازد و جسم خشت را بیشتر میشوید و شکاف را عمیق تر میکند؛ سیمای تختگاه سیلک خود نمونهٔ بارز چنین فرایند تخریبی است. این تخریب طبیعتاً از نظم خاصی تبعیت نمیکند و هر جای را که اندکی آسیبپذیرتر باشد زودتر و جایهای دیگر را اندکی دیرتر میشوید و میشکافد؛ دو شکاف بزرگ، تصادفاً از دو سوی بخشی با اندک مقاومتی بیشتر، جسم تختگاه را شسته و بردهاند و آنچه بغشی با اندک مقاومتی بیشتر، جسم تختگاه را شسته و بردهاند و آنچه بغتی مانده کمی شبیه به دماغهای شیبدار است؛ اما جالبتر از آن اینکه با دقت در شکافهای جسم سکوی بالایی تختگاه در اینجا و آنجا چند شیبراههٔ دیگر را نیز میتوانید یافت؛ و این نیست مگر به دلیل همان شیبراههٔ دیگر را نیز میتوانید یافت؛ و این نیست مگر به دلیل همان فرایند تخریبی که تصور موهومی چنین شیبراههای را پدید میآورد.

اما أن بر جستگی دماغه مانند خود چگونه پدید أمده؟ این دلیلی بسیار روشن دارد؛ باید گفت که عوامل فرساینده، نخست بر سطحی ترین لایههای سازههای خشتی اثر میکنند و نرم نرم خشتها را از شکل نخستین خود خارج میکنند؛ خشت و گل سطحی شسته میشود، جریان می یابد و بر روی مابقی سطوح می لغزد و به پایین می ریزد؛ در چنین روند تخریبی، سطوح راستگوشه و قائمهٔ سازهها و دیوارها از میان میرود و جسم شسته شدهٔ آنها روی دیوارهها را میپوشاند؛ اگر کسی یکبار در کوچهباغهای روستا قدم زده باشد بعینه چنین فرایندی را بر تن دیوارهای خشت و گلی دیده؛ باد و باران سطوح بالایی را میشوید و گل حاصل أن بر سطح دیوار می چسبد، در این صورت از ارتفاع دیوار کاسته می شود، اما حجم گل شسته شده خود از مابقی جسم دیوار محافظت میکند و لایهٔ پوشانندهای در برابر عوامل فرساینده پدید میآورد؛ اما پای دیوارها أسيبپذير باقي ميماند حجم گل شسته شده أنجارا نميپوشاند، بنابراين باد و باران تحتانی ترین سطوح دیوارها را نیز می فرساید و از قطر آنها می کاهد؛ اینجاست که آن لایهٔ پوشاننده به شکل برجستگی دماغه مانندی فاصلهٔ میان بالا و پایین دیوارها را دربرمیگیرد و فقط تنهٔ دیوار را محافظت میکند در حالی که بالا و پایین دیوار فرسوده میشود؛ قصد داشتم فقط با طرحی این فرایند را نشان دهم (طرح ۲)، اما در یکی از شمارههای اخیر مجلهٔ ایران (مجلد ۴۰) به مقالهای درباب کاوش مرو برخوردم (ویلیامز و همکار ان ۲۰۰۲) که یکیدو عکس أن را کاملاً مناسب توصیف چنین روند تخریبی دیدم (همان، عکسهای ۱۲–۱۱).

در عکس ۳ (همان، ص ۳۳، عکس ۱۲) دیوار شمالی ارک شهریار را در مرو باستان میبینید که فرسایش باد و باران در جسم آن دهها بر جستگی دماغه مانند ایجاد کرده، لابد در اینجا چندین و چند «شیبراه بالارو شیبدار» وجود داشته! در عکس ۴ (همان، ص ۳۱، عکس ۱۱) پایینی ترین بخش دیوار کفتر خانهٔ ارک شهریار را میبینید، تأثیر دو چندان فرسایش در اینجا به نسبت سطوح بالاتر دیوار به روشنی مشهود است و نشان میدهد که چگونه ممکن است بر جستگی دماغه مانندی از دل دیوار بیرون زند و ما را به خیال یافتن «قسمتی از بالاترین بخش راه شیبدار بالارو» گمراه کند!

در این میان یک نکتهٔ مهم و جالب دیگر هم در توجیه وجود برجستگی دماغه مانند وجود دارد؛ کسانی که تجربهٔ کار در بافتهای باستانی خشتی را دارند می دانند که پس از آنکه دیواری خشتی از قید خاک رها شود آرام آرام طبله می کند و پوسته می کند و ریز ریز از سطح آن لایههایی فرو میریزد؛ اگر به عکسها و نقشههای گیرشمن در جلد دوم کتاب کاوشهای سیلک از این بخش «سازهٔ بزرگ» دقت کنید (گیرشمن ١٩٣٩، لوحهٔ شش، عكس ١ و لوحهٔ سي و پنج) در خواهيد يافت كه در ابتدا بخش دماغه مانند تا بدین حد نسبت به دیوار پایین خود بر جسته نبوده، چون دیوار بهتازگی حفاری شده و از زیر خاک درآمده، بنابراین هنوز پوسته پوسته نشده و قطر خود را حفظ کرده بوده؛ بعداً قشرهایی از سطح دیوار جدا شده و از قطر آن کاسته و بدین ترتیب بر جستگی دماغه مانند که زیر قشر شستهٔ خشت و گل قرار داشته بیشتر حفاظت شده و دستخوش چنین فرسودگی نشده، بنابراین برجستگی خود را حفظ کرده و حتی نسبت به دیوار زیر خود بر جستهتر شده. چنین پدیدهای با روندی معکوس در مورد طاقچهٔ دیوارهٔ جنوب شرقی نیز صدق میکند؛ عکسها و نقشههای گیرشمن نشان میدهد که در بدو حفاری طاقچه عمق بیشتری داشته (همان، لوحهٔ شش، عکس ۴ و لوحهٔ سی و چهار و سی و پنج)، چون بهتازگی از قید اوار رها شده و دیوارهٔ اطراف آن هنوز قطر واقعی خود را حفظ کرده بوده؛ با گذشت زمان خشتهای دیوار که اکنون از خاک بیرون آورده شده و در معرض عوامل جوی قرار گرفته بوده، فرسوده و ریخته و از عمق طاقچه بسی کاسته شده تا جایی که تا پیش از " بازپیرایی ` اخیر از آن فقط داغی بر دیوارهٔ جنوب شرقی تختگاه باقی مانده بود (بنگرید به عکسهایی که در کتاب زیگور ات سیلک از این طاقچه چاپ شده: ص ۲۰۳-۲۰۲).

نکتهٔ دیگر درباب «شیبراه بالارو شیبدار» در این زیگورات همانا شیب بسیار غلو شدهٔ آن است؛ در تصویر روی جلد کتاب زیگورات سیلک و در نقشهٔ ۳ در صفحهٔ ۴۴ این شیبراهه بازسازی شده. حجمی بس کلان از سازهای شیبدار با شیبی بس ملایم که از جسم اصلی زیگورات فاصلهٔ زیلادی میگیرد و از آن دور می شود و طولی بیشتر از طول بزرگترین ضلع زیگورات پیدا میکند! بدین قرار زیگورات سیلک عملاً به مانند سازهای مضحک و معوج رخ مینماید که منطقاً سازندگان آن میبایست از ذوق و عقل سلیم بیبهره بوده باشند. در بازدیدی که به تاریخ ۲۲ آذر ماه ۱۳۸۱ عمل جمع توضیح داده شد که میزان زاویهٔ «شیبراه بالارو شیبدار» چگونه محاسبه شده؛ از قرار معلوم برای این منظور تختهای را بر روی بخش محاسبه شده؛ از قرار معلوم برای این منظور تختهای را بر روی بخش بقیماندهٔ آن شیبراههٔ موهومی گذارده و شیبسنج (compass) را بر روی خط افق را در پای زیگورات محاسبه نمودهاند، نتیجه همان شده که خط افق را در پای زیگورات محاسبه نمودهاند، نتیجه همان شده که می بینند (؟!).

باید پرسید که مگر نه اینکه سطوح زبرین سکوی بالایی زیگورات سیلک و نیز بالایی ترین بخشهای شیبراهه را باد و باران فرسوده و شستهاند، اگر چنین باشد که هست چگونه می توان بر زاویهٔ چنان

سطح فرسوده و دیگرگون شدهای اطمینان کرد و محاسبات خود را بر آن متکی ساخت؟ آسانگیری و بیمسئولیتی علمی و اجرایی آیا به واقع حدو مرزی ندارد؟

ولیک باید یادآوری کرد که اصلاً در چنان بناهایی از «شیبراهه» یا «سطحشیبدار» خبری نیست؛ شیبراهه کدام است؟ میدانید که سطحشیبدار، مانند «اهرم» و یا «قرقره و طناب» از آن دسته ابزارهایی است که در تاریخ علم و اختراع، اصطلاحاً بدانها «ماشینهای اولیه» میگویند؛ آنچه در بناهای جسیم و عظیم زیگوراتمانند دیده میشود، اما، شیبراهه نیست بلکه «پلکان» است، آری بهسادگی فقط: پلکان. بروید و دقت کنید و ببیند که در تمامی بناهای معروف و مشهور به زیگورات در میانرودان و شوشان، آنچه وجود دارد و دیده میشود شیبراهه نیست که پلکان است؛ اما این پرسش بنیادی که چرا در توصیفات کاوشگر کنونی سیلک از زیگورات فقط از «شیبراه بالارو شیبدار» نام میرود و حتی یک بار اشارهای هم به پلکان نمیشود، پاسخی بس روشن دارد: کاشف کهن ترین زیگورات جهان خود تصور واقعاً و درست و روشنی از زیگورات در ذهن ندارد، او نمیداند که در هیچ زیگوراتی اساساً «شیبراه بالارو شیبدار» وجود ندارد و اختلاف ارتفاع را در چنین و چنان بناهایی با پلکان بر طرف میکردهاند (؟). ۱۲

در حقيقت اختلاف ارتفاع ميان دو نقطهٔ الف (در خط الف) و نقطهٔ ب (در خط ب)، فاصلهٔ أن دو به خط مستقيم (پارهخط الف ـب)، خطى عمود بر خط اُفق خواهد بود (طرح ۳)؛ در بناهای عهد قدیم و هم در سازههای امروزین از پله برای رسیدن از سطح الف به سطح ب استفاده می کردهاند و مىكنند، بنابراين خطى رسم مىشده كه الزاماً با خط أفق زاويهاى حاده پدید میآورده. میزان زاویهٔ حادهٔ این خط فقط بر اساس ارتفاع متوسط هر پله و سپس مجموع پلکان قابل محاسبه است؛ برای مثال اگر ارتفاع، یعنی فاصلهٔ میان خط الف و خط ب ۵۰۰ سانتی متر باشد، و ارتفاع متوسط هر پله ۵۰ سانتیمتر برای رسیدن از نقطهٔ الف به نقطهٔ ب، ۱۰ پله نیاز است، حال باید توجه کرد که هر پله علاوه بر بلندا، رویهای هم دارد و اگر درازای رویهٔ هر پله هم ۵۰ سانتيمتر فرض شود، مجموع درازاي رويهٔ پلهها ۵۰۰ سانتي متر خواهد بود: فاصلهٔ ميان نقطهٔ الف تا نقطهٔ ج (پارهخط الف ج)، بدین سان برای رسیدن از سطح الف به سطح ب، خطی مایل رسم خواهد شد (پارهخط ب ـ ج) و زاویهٔ ب (زاویهٔ شیب مجموعهٔ پلکان) برابر ۴۵ درجه خواهد بود؛ پر مسلم است که اگر اندازهها ذرهای تغییر کند، مثلاً بلندای هر پله از ۵۰ به ۲۵ سانتی متر برسد، شبیه به تخت جمشید (پاره خط  $^{7}$  -  $^{7}$ )؛ و یا اگر درازای رویهٔ هر پله از ۵۰ به ۲۵ سانتی متر برسد، شبیه به چغازنبیل (پارهخط  $^{7}$  -  $^{7}$ )، تمامی محاسبات \_و از جمله زاویهٔ شیب مجموعهٔ پلکان ــ تفاوت خواهد کرد. <sup>۱۳</sup>

از میان دیگر عناصر ساختی تختگاه سیلک باید به سنگِ درگاههایی اشاره کرد که در آنها سوراخهای پاشنهٔ در هم دیده میشده (گیرشمن ۱۹۳۹، لوحهٔ شش، عکس ۳)؛ این درگاههای سنگی امروزه مفقود است و در سیلک نشانی از آنها نیست، شاید که در فاصلهٔ تقریباً ۷۰ سالهٔ پایان حفاری گیرشمن تاکنون روستاییان آنها را برای مصرف در ساختمانهای خود به یغما برده باشند (کاری که در بیشتر محوطههای باستانی ما شده است). آنچه در این میان مهم است تاریخگذاری چنان سنگِ درگاههایی در معماری عصر آهن پایانی است؛ از باب نمونه باید گفت که در کاوشهای تختگاه هزارهٔ یکم ق م شرخ دُم لکی در کوهدشت لرستان هم چنین درگاههای سنگی یافت و به عصر آهن ۳ تاریخگذاری شده و این برای تاریخگذاری مقایسهای تختگاه سیلک معیاری مناسب است (اطلاعات مربوط به درگاههای سنگی شرخ دُم لکی را خانم آرمان شیشه گر در اختیار مربوط به درگاههای سنگی شرخ دُم لکی را خانم آرمان شیشه گر در اختیار نبواده است، ممنون اویم).

نکتهٔ بس مهم دیگر در مقایسهٔ میان زیگورات سیلک با سایر زیگور اتهای دنیای قدیم آن است که تا به امروز به غیر از زیگورات سیلک هیچ "زیگورات`` \_تماماً \_ خشتی دیگری بازشناسی نشده؛ در حقیقت زیگوراتهای تاریخی شناخته شدهٔ میانرودان و شوشان، به مانند زیگورات اور و یا زیگورات چغازنبیل، سازههایی با جسم خشتی و روکش اُجری بوده. رمز پایداری چنین سازههای عظیم خشتی در برابر عوامل مخرب و فرسایندهٔ طبیعی همان بوده که جسم و هستهٔ اصلی خشتی زیگورات را لایهای آجری در بر میگرفته و میپوشانده و بدینسان حفظ میکرده. بدین ترتیب اگر پُشتهٔ خشتی سیلک را زیگوراتی کهن بپنداریم قاعدتاً مى بايست اينجا و أنجا نشانه هايي از روكش أجرى محافظ أن را بيابيم؛ و این روکش و پوشش اُجری مسلماً چیزی سوای اُن اُجرنماهای معدود و محدود یافتشدهٔ حول و حوش زیگورات سیلک خواهد بود؛ مجموعهٔ آجرهای روکش و پوشش یک زیگورات در اندازهٔ پُشتهٔ خشتی سیلک عملاً بیش از اینها خواهد بود؛ کسی چه میداند شاید مسئولیت ناپدید شدن آجرهای روکش زیگورات سیلک هم به مانند مسئولیت ناپدید شدن شيبراههٔ اين زيگورات برعهدهٔ گيرشمن باشد؟

تاریخگذاری «سازهٔ بزرگ» سیلک با استناد به لایهنگاری خود آن هم ممكن است؛ بايد توجه داشت كه كاوشگر نخستين سيلك برين باور بود كه در نیمهٔ نخست هزارهٔ یکم قم برای بر پانمودن این سازه روی تپهٔ پیش از تاریخی سیلک را تسطیح کرده و لایههای تمدنی زیرین را بریده بودند (گیرشمن ۱۹۵۱، ص ۸۰–۷۹، گیرشمن ۱۹۶۳الف، ص ۹)، این باور منطقاً بر شواهد و مدارک حین کاوش استوار بوده، در حقیقت گیرشمن به عین می دیده که برای ساختن این بنا بافتهای معماری سیلک ۵، سیلک ۴ و سیلک ۳ بریده شده و نخستین رج خشتهای سازهٔ نوبنیاد مربوط به لایهٔ سیلک ۶ بر روی آن لایهها استوار شده و این هم در نقشهٔ «سازهٔ بزرگ» (گیرشمن ۱۹۳۹، لوحهٔ سی و چهار = نقشهٔ ۲) و هم در عکسی که او از دیوارهٔ شمال شرقی سکوی پایینی تختگاه چاپ کرده به روشنی دیده می شود (همان، لوحهٔ شش، عکس ۲؛ این عکس عیناً از همان زاویهای برداشته شده که عکس پایینی صفحهٔ ۲۰۴ در کتاب زیگورات سیلک گرفته شده). با دقت در نقشهٔ آندره هاردی از تختگاه سیلک (گیرشمن ۱۹۳۹، لوحهٔ سی و چهار) در می یابیم که بُن این سازهٔ خشتی بر روی باقیماندههای آثار ساختمانی دورههای پیشین نهاده شده و بهویژه چسبیده به دیوارهٔ سکوی پایینی تختگاه و زیر آن میتوان بخشهایی از بناهای لایهٔ ۳ و ۴ سیلک را که باقی مانده، بازشناخت (لایهٔ سیلک ۳ سیاه رنگ و سیلک ۴ با خط هاشور افقی مشخص شده). اگر «سازهٔ بزرگ»، زیگوراتی از دورهٔ سیلک ۴ میبود، منطقاً، و با عنایت به روش مرسوم زیگوراتسازیهای سپسین در میانرودان و شوشان، میبایست حریمی میداشت و حول و حوش آن تا فاصلهای معقول دستکم از ابنیهٔ همزمان (یعنی آثار لایهٔ ۴ سیلک) عاری بود و حال که چنین نیست و میبینیم که بُن این سازه مستقیماً بر روی آثار آن لایه نهاده شده و باقیماندهٔ آن آثار به زیر سازه هم رفته، در می یابیم که این دو بافت معماری قاعدتاً همروزگار نیستند؛ بسی بعید است که زیگوراتی، سازهٔ یادمانی مطبق عظیمی، در دورهٔ پیشعیلامی در سیلک ساخته شود و دیوار به دیوار آن زیگورات و چسبیدهٔ بدان ساخت و سازهای دیگری هم انجام گیرد؛ پُر روشن است که بدین ترتیب حجم زیگورات در میان آثار چسبیدهٔ بدان گم میشده و ابهت و اعتبار خویش را از کف می داده. در اینجا پُرسشی بس مهم و لازم به میان می آید؛ اگر «سازهٔ بزرگ» ساخت و سازی از دورهٔ ۶ سیلک است و در آن روزگار برای برآوردن آن، اینهمه نیرو و توان صرف شده و لایههای پیشین را برای ساختن آن برکندهاند، چرا حول و حوش آن را از ابنیهٔ دورههای قبلی يكسره پاک نكردهاند؟ پاسخ اين است كه اتفاقاً دقيقاً چنين كردهاند (و

خصوصاً تمامی آثار لایهٔ ۵ سیلک در این موضع را محو نمودهاند)، و اگر اکنون پس از کاوش علمی باستانشناختی دههٔ ۱۹۳۰ میلادی هنوز بقایایی را از آن دورههای کهن تر به دست آوردهایم، این فقط نشانهٔ آن است که هنگام کاوش از سطح تراز خاکهای اطراف سازه به روزگار آبادی آن پایین تر رفته ایم و لایه هایی را کاویده و یافته و عریان کرده ایم که زمان برپایی تختگاه سیلک عملاً مدفون بوده، دیده نمی شده و به همین جهت برکنده هم نشده. بنیاد نهادن «سازهٔ بزرگ» از آن روی موجب ویرانی آثار لایههای دیرین و زیرین شده که میخواسته اند برای چنان حجم سترگ خشتی شالوده ای پُر و پیمان بریزند، بدین سان گویی هنگام کاوشهای پیشین بخشهایی از پی «سازهٔ بزرگ» هم کاویده شده و به گمان آنکه دیوار پیشین بخشهایی از پی «سازهٔ بزرگ» هم کاویده شده و به گمان آنکه دیوار بازسازی و بازنمایی شده که در روزگار آبادی چونان نبوده و ارتفاع جسم سازه احتمالاً بهمانند پی بنا تا عمق بیشتری در دل خاک نهفته بوده.

به عمل کار برآید به سخندانی نیست! برای تجدید نظر در تاریخگذاری پیشین «سازهٔ بزرگ» فقط "آواربرداری (و "بازپیرایی در حول و حوش آن و نظریه پردازیهای بلندپروازانهٔ نامستند کافی و کارگشا نیست؛ برای این منظور بار دیگر باید عمیقاً پی آن را کاوید و به دقت لایهها را از هم تفکیک نمود؛ باید دید که آیا واقعاً شالودهٔ این سازه، جسم دیوارهای لایههای زیرین را بریده و بر آنها تکیه داده و یا نه. این، مسلماً فقط در ید قدرت مجریان و متولیان «طرح بازنگری سیلک» است و بس. حال که بدین جا رسیدیم سزاست بپرسیم که برای شناخت زیگورات

حال که بدین جا رسیدیم سزاست بپرسیم که برای شناخت زیگورات سیلک چه کردهاند؟ یعنی در حقیقت چگونه آن را شناخته، یا بازشناختهاند؟ از دید عملی و اجرایی متولیان «طرح بازنگری سیلک» در فصلِ نخستِ کار، برای درک و دریافت باستان شناختی از مهمترین دستاورد خود که «کشف کهن ترین زیگورات [ جهان] در ایران» (زیگورات سیلک، ص ۲۳، سطر ۲۸) باشد چه کردهاند؟

اجازه دهید توضیح دهم؛ می دانید که مثلاً لایه نگاری ( stratigraphy یک عمل باستان شناسانه است، کار و کُنش باستان شناس است؛ مسلماً خاکبرداری نیز عملی باستان شناسانه است. در حقیقت ما در حفاریهای خویش، خاکبرداری میکنیم؛ اما این خاک عموماً چیست؛ غالباً در بیشتر موارد آوار است؛ آوار بناها و بافتها؛ بنابراین خاکبرداری باستان شناختی گاه عملاً همان أواربرداري باستانشناختي است؛ البته گاه خاكِ محوطة باستانی، منشأی أواری ندارد و خاک غیر باستان شناختی یا خاک طبیعی است. درزیگور ات سیلک جای جای گفته و نوشتهاند که در فصل یکم در سیلک حفاری نکردهاند، پس چه کردهاند؛ و اما در مقاله نخست کتاب از «اَواربرداری» زیگورات یاد میشود! این "اَواربرداری`` چگونه کاری است؛ همان خاکبرداری است؟ و اگر پاسخ مثبت باشد مگر خاکبرداری، حفاری نیست؟ بهراستی این اصطلاح، «اَواربرداری»، را به چه معنایی به کار می برند و این اصطلاح در عرف باستان شناسی دقیقاً یعنی چه؟ ما از برای آن در واژهنامههای باستان شناسی (و حتی در: ملک شهمیرزادی ۱۳۷۶) برابری نیافتهایم! با دقت بیشتر در متن کتاب زیگورات سیلک اندک روشنایی بر قصهٔ "اواربرداری`` افتاد، در دیباچهٔ کتاب، اهم اهداف فصل یکم توضیح داده شده و در آن میان در بند ۲ از آوار برداری «سازهٔ بزرگ» گفته شده (همان، ص ۲۳، سطر ۱۳)، در ترجمهٔ انگلیسی این بخش در برابر أن اصطلاح، واژهٔ انگليسي cleaning أمده (همان، ص 2، سطر ٣٢)؛ نمیدانم چرا بدین اندیشههای بکر نباید افرین گفت؛ آیا هیچکس به فکرش رسیده بود که cleaning یعنی آواربرداری (؟!).

اما علاوه بر "آواربرداری``، «طرح بازنگری سیلک» در فصل نخست به " بازپیرایی`` هم پرداخته، ولی از بخت بد و از سر کهدانشی، معنای باستان شناختی این دومین اصطلاح هم، بر ما مکشوف نیفتاد! اگر این هم

عملی باستان شناسانه است، چیست؟ چگونه کاری است؟ این اصطلاح را نیز در هیچ واژهنامهٔ باستانشناسی (و هم: ملکشهمیرزدای ۱۳۷۶) نیافتیم. آیا چونان که نوشتهاند این برابرنهادی برای recension است؟<sup>۱۴</sup> دوستان ما گویا آن را در برابر واژهٔ انگلیسی shaving به کار میبرند! (سطر ۱۹ را در ص ۲۳ از زیگور ات سیلک با سطر ۳۹ در ص 2 بسنجید).

پس با عنایت به اینکه در دستگاه واژگانی معمول و مرسوم در «طرح بازنگری سیلک»، "اَواربرداری`` یعنی پاکسازی (= cleaning) و " بازپیرایی`` یعنی تراشیدن (= shaving)، خواهیم دانست که اینان درباب «سازهٔ بزرگ» چهها کرده و چهها نکردهاند: از قرار معلوم حول و حوش این سازه را پاکسازی کردهاند و جای جای جسم آن را تراشیده و خر اشیدهاند (همان، ص ۳۳–۳۰)؛ پس آنگاه کهن ترین زیگورات جهان را بازیافتهاند! و اما سوای چنان کشفیاتی شگفتیآور، واقعاً یافتههای مُحَصَل و ملموس کار اینان در سیلک چه بوده؛ اینان در نقشهای از زیگورات، ماحصل کار را ارائه کردهاند (همان، ص ۴۳، نقشهٔ ۲)؛ گرتهای آکنده از نقطه چینهایی نامستند، که به گونهای باسمهای، اینجا و آنجا نهاده شده تا بیننده را دچار این تصور باطل نماید که به نقشهٔ سازهای با مقطع مربع مستطیل مینگرد (نقشهٔ ۴)؛ غافل از اینکه می توان به جلد دوم کتاب کاوشهای سیلک هم مراجعه کرد (گیرشمن ۱۹۳۹، لوحهٔ سی و چهار) و در أنجا نقشهٔ اصیل و دقیق این سازه را که با دقتی بیمانند در جزئیاتِ بنا، برداشت و ترسیم شده ـ دید (نقشهٔ ۲) و دریافت که این سازه در اصل نقشهای مضرس، نامنظم، چندضلعی و با اغماض ذوزنقهای شکل دارد و هرگز آن گونه که نقشهٔ تازهترسیم جلوه میدهد راستگوشه نیست. تدقیق در نقشهٔ نخستینهٔ «سازهٔ بزرگ» و برشهای آن (همان، لوحهٔ سی و پنج = نقشهٔ ۳) که به همت ماکسیم سیرو و آندره هاردی در سالهای ۳۷–۱۹۳۴ برداشت و در گزارش کاوشهای سیلک درج شده، نشان میدهد که این سازه را برخلاف نظر کاوشگران فعلی، با برنامهریزی بلندمدت و با نقشهٔ قبلی منظم و مربع مستطیل بنا نکردهاند، بلکه احتمالاً در گذر زمان و با افزودنها و کاستنهای زیاد بر تن تختگاهی کهن (کهندژ) به شکل نهایی درآمده.

سنجش میان نقشهٔ ارائه شده از «سازهٔ بزرگ» در کتاب کاوشهای سیلک (گیرشمن ۱۹۳۹) و نقشهٔ همان سازه در کتاب زیگورات سیلک (ملکشهمیرزادی ۱۳۸۱)، باید که از دیدی دیگر هم، علیالخصوص برای نسل جوانتری از باستان شناسان ما، بسی مایهٔ عبرت و آموزنده باشد؛ نگاه به این دو نقشه نشان می دهد که باستان شناسی نوع ایرانی این روزگار در ثبت و ضبط دقیق و حرفهای مدارک ملموس باستان شناختی تا چه پایه و مایه نسبت به باستان شناسی سُنتی دههٔ ۱۹۳۰ پیشرفت کرده (؟!).

بازسازی زیگورات سیلک هم خود داستانی بسیار مناقشهبرانگیز است؛ در روی جلد و هم در صفحهٔ ۴۴ از زیگور ات سیلک طرح بازسازی شدهٔ خویش را از آنچه زیگورات میبینند و میدانند و میخوانند منتشر کردهاند: سازهای غریب با هیبتی عجیب (طرح ۴)؛ زیگوراتی، گویا، ۵ طبقه که نه یکی، بلکه دو «**شیبراه بالارو شیبدار**» دارد! (برای وجود شیبراههٔ اصلی، اندک شاهدی \_هرچند غلطانداز\_ در دست است، اما أن شیبراههٔ دوم از کجا سبز شده؟). دو شیبراههٔ عظیم، و طویل و موازی که سر از دوردستها در می آورند. اما با وجود این دو شیبراهه محتملاً هیچ راهی برای رسیدن بر روی طبقات اول و سوم وجود ندارد! شاید پلههایی هم در كار بوده است، كسى چه مىداند؟ زيگور اتى ناقص الخلقه كه بىربط و نامربوط دو برجک مدور در دو زاویهٔ طبقهٔ سوم آن خودنمایی میکند و بس! زیگوراتی که با طرح نامتقارن و معیوب خود، هندسهٔ سپنتایی (sacred geometry) و اصل رعایت تقارن را در چنین و چنان سازههایی صراحتاً به سخره می گیرد! زیگوراتی که ابعاد و اندازههای هیچ کدام از طبقات أن از هيچ پيموني تبعيت نميكند.

برای ترسیم چنین طرح بازسازی باید به دوستانمان دست مریزاد گفت؛ زیگورات سیلک چنان از کار درآمده که اگر نتواند لقب کهن ترین زیگورات جهان را از آن خود کند، شاید بتواند بیهیچ رقیب جدی، لقب بی قواره ترین سازهٔ عهد باستان را برباید. می توان گمان برد که سفارشدهندهٔ زیگورات آن هنگام که چنین سازهٔ شکیل و متناسب و متقارنی را دیده بیدرنگ فرمان داده باشد که با معمارش همان کنند که بعدها با سِنِمار كردند تا ديگر نتواند چنين خُورنَقي هوشرُبا بسازد!

گفتیم که پدیدهای بسان سازهٔ یادمانی مطبق در دنیای باستان نه نادر است و نه فقط منحصراً از آن اقلیم فرهنگی آسیای غربی؛ نزدیکترین سازههای همانند زیگوراتها از چشمانداز جغر افیایی اهرام مصریان باستان است؛ سازههای یادمانی که تاریخی دراز را پشت سر نهادند تا به شکلهای نهایی تکامل یافتند: از هرم پلهای جوسر در صقاره گرفته تا هرم پلهای فروريختهٔ ميدوم، هرم خميدهٔ دهشور، و هرم پَخ و كوتاه سُرخ تا اهرام ثلاثهٔ جیزه. با وجود آزمون و خطاهای فراوانی که چند نسل از معماران مصری طی سالیان دراز کردند که نهایتاً منجر به تطور سازههایشان از بنایی زیگور اتمانند تا به هرمی کامل شد، اما هیچ کدام از ساختههای آنان حتی در ابتدایی ترین شکل خود نیز با اصول هندسی تناسب و تقارن و زیبایی شناسی ـ تا بدان حد که زیگورات نوپدید و نوخاستهٔ سیلک خودنمایی میکند\_ بیگانه نیست.

سازههای دیگر سنجیدنی با زیگوراتها در دنیای باستان، معابد امریکای میانهٔ پیش از کلمب است؛ این معابد با وجود بُعد مکانی از چشمانداز ساختاری بسی مانند زیگوراتاند؛ مانند معبد کوکولکان در چیچنایتسا، یا هرم خورشید و ماه در تئوتیاوکان، و بسیاری دیگر. آنچه در اینجا مهم مینماید اینکه تمامی چنین سازههایی از زیگوراتهای میانرودان و شوشان گرفته تا صفههای بلند فلات ایران و اهرام مصر و معابد امریکای باستان از نظم هندسی خود تبعیت میکنند، چیزی که در پشتهٔ خشتی سیلک ابداً دیده نمی شود و این زیگورات جعلی، سازهای به تمام معنا کج و معوج است.

نکتهٔ بسیار تعیین کننده در این میان علاوه بر تناسب و تقارن زیبایی شناختی، محور تقارن یا اسه (axis) و نیز رعایت اصول و موازین ایستایی بناست؛ در زیگوراتهای میانرودانی و معابد امریکایی که ساختمانهایی أسهای (axial building) بهشمار می أیند، مسیر دسترسی به طبقات بالا پلكان (و نه شيبراهه!) است؛ اين پلكان بر اُسهٔ بنا تكيه مىدهدو ساختارى با نقشهٔ آسهاى (axial plan) يديد مى آورد كه ايستايي خود را مدیون تقسیم بار بنا و پلکان بر محور یا اُسهٔ سازه است. زیگورات بازسازی شدهٔ سیلک سازهای اسهای نیست و شیبراههٔ آن بر اسهٔ بنا استوار نشده بنابراین هرگز ایستایی لازم را ندارد؛ برای اَزمون مثالی ایستایی این سازه می توان پیشنهاد کرد که نمونهای چوبین از آن تهیه نمود و أن را درون أب غوطهور ساخت، مسلماً بلافاصله چپه خواهد شد.

استوار شدن پلکان (شیبراهه!) بر أسهٔ بنا و تقسیم بار أن در زیگوراتهای میانرودانی و معابد امریکای باستان ضامن پایداری آنهاست؛ اما در مورد زیگورات سیلک اگر آن شیبراهه با چنان بزرگی وجودی میداشت و وزن جسم کوهپیکر خشتهای آن بر گوشهٔ جنوب غربی سکوی بالایی سنگینی میکرد، مطمئناً در این موضع با رانش و رمبش گستردهٔ خشتهای سکو مواجه بودیم؛ چون که شیبراهه بر اُسهٔ بنا استوار نبوده و وزن أن تقسيم نشده بلكه فقط بر قسمتى از سازه متمركز بوده، در اينجا باید شکستگی وسیع بافت خشتی به زیر بار شیبراهه و تغییر شکل اساسي گوشهٔ جنوب غربي سكوي بالايي را شاهد باشيم، كه چنين نيست! در حقیقت چون اُن شیبراهه هرگز وجود خارجی نداشته پس اُثار ویرانگر چنان ساختی ناموجود عملاً در محل دیده نمی شود. چنان شیبراههٔ عظیم

حتی منطقاً بر جسم سکوی پایینی هم فشار بسیاری وارد میساخته که باید اثرات چنین باری بر تن خشتهای بخش زیر شیبراهه هم مشهود باشد و در ضمنِ عملیات "اواربرداری``، پاکسازی، و "بازپیرایی``، تراشیدن، خود را عیان کرده باشد که چنین چیزی نیست.

علاوه بر بار شیبراهه، باید توجه کرد که در زیگورات سیلک به دلیل آنکه این سازهای آسهای نیست، برای انتقال بار طبقات بالا به زمین و برای تقسیم فشار و وزن هیچ تمهیدی اندیشیده نشده بوده؛ توجه کنید که در طرح بازسازی شده چگونه نیمهٔ شمالی بنا به زیر ۵ طبقه رفته و نیمهٔ جنوبی تنها بار دو طبقه را متحمل شده، چنین سازهای قاعدتاً از وسط و در مرکز در محل تلاقی بخش شمالی با بخش جنوبی که بار و فشار و وزن متفاوتی را متحمل بودهاند میشکسته است، ولی در عمل چنین اتفاقی نیفتاده، پس گویا چنان سازهای واقعاً در کار نبوده.

باید گفت که بازسازی «سازهٔ بزرگ» سیلک به سان یک زیگورات، ناشیانه، نامستند، غیر حرفهای، غیرمسئولانه است و متکی بر هیچ محاسبهٔ مهندسی و معمارانه نیست؛ عملاً چنان سازهای نمی توانسته ساخته شده باشد و دیرزمانی پایدار مانده باشد. این بازسازی خود به کاریکاتوری می ماند که از روی اصلی کشیده شده باشد.

مستندسازی یافتههای باستان شناسی در روزگار ما خود تبدیل به مهارتی مستقل شده که باستان شناسان را مجبور میسازد در کارهای تخصصی طراحی و برداشتهای معمارانه در گروههای کاری خود متکی به معماران و دیگر طراحان باشند (بسنجید با: دیلُن ۱۹۹۲). اما این مهم، چیزی است که متولیان جدید سیلک باوری بدان ندارند، طرح بازسازی شدهٔ زیگورات (نقشهٔ ۳ در صفحهٔ ۴۴ کتاب زیگورات سیلک) امضای SMS، صادق ملکشهمیرزادی، را بر خود دارد و به همین دلیل است که تا بدان اندازه خامدستانه کشیده شده؛ در آن نشانی از شناخت واقعی هندسهٔ مناظر و مرایا ( perspective ) که در طراحی چنین سازههایی مهم و اساسی است (جانسُن ۱۹۹۲)، دیده نمی شود؛ در حالی که ترسیم نما، نقشه (پلان) و بُرش (همان، ص ۵۷، تصویر ۱–۴)، و انواع پرسپکتیو (همان، ص ۵۹، تصاویر ۲-۴ و ۳-۴؛ ص ۶۰ تصویر ۴-۴؛ ص ۶۲ تصویر ۵-۴؛ و ص ۶۳، تصویر ۶-۴) از چنین سازههایی برای نمایاندن ویژگیهای آنها ضروری است. جالب این است که بدانید نمای بازسازی زیگورات سیلک، پرسپکتیو مخروطي (p. isometrique) نيست، اما استواني مايل (p. cavalière) و استوانی قائم (p. axonometrique ) هم نیست! (درباب پرسپکتیو: بیرشک ۱۳۶۵)؛ ای کاش برای ترسیم چنان تصویری با شخصی کار آشنا مشورت می شد. با این وصف به تصریحی که در این باب در متن زیگورات سیلک (ص ۱۷، سطر ۴-۲) شده، توجه و تعجب کنید.

کنجکاوی در مبادی هندسی و ریاضی ترسیم و تجسم بازسازی زیگورات سیلک از دیدی دیگر هم آموزنده است؛ اگر دقت کنیم نمای عمودی و برش افقی سازهای مطبق (و چندین و چند طبقه) بدون در نظر آموردن پلکان یا شیبراههٔ آن قاعدتاً میبایست، شامل چند مربع مستطیل کوچک و بزرگ در درون هم باشد، در این حالت پلکان و یا شیبراهه همچون تکهای افزوده بر چارچوب راستگوشهٔ هر طبقه خودنمایی خواهد نمود، و نه به مانند بخشی درون جسم هر طبقه. در بازسازی زیگورات سیلک نمای عمودی و افقی یا بُرشی ارائه نشده؛ اما شمایل کنونی سازه خود همچون بنایی در نظر می آید که گذشت زمان بُرشی افقی در آن ایجاد کرده و طبقات بالایی و فرضی زیگورات موهومی را بر داشته باشد؛ و بدین ترتیب می توان وضعیت نقشهٔ (پلان) راستگوشهٔ هر طبقه را و بخش افزودهٔ بدان که همانا شیبراهه است، مطالعه نمود؛ با دقت در وضعیت سکوی بالایی تختگاه سیلک در می بابید که برخلاف انتظار بخش ماغه مانند که به زعم دوستان ما «قسمتی از بالاترین بخش راه

**شیبدار بالارو**» است، همچون تکهای افزوده بر نقشهٔ راستگوشهٔ سکو دیده نمی شود؛ بلکه خود در دل سکو قرار گرفته است. چون همانا که بخشی الحاقی همانند پشتبند به جسم اصلی سکوست و به واسطهٔ گزند باد و باران و از تابش آفتاب تصادفاً شکل دماغه مانندی به خود گرفته و از جسم سکو بیرون زده است. در اینجا خبری از شیبراهه نیست وگرنه ساختار سکو به شکلی دیگر دیده می شد.

در ادامهٔ مبحث «شیبراه بالارو شیبدار»، نگاهی به تاریخچهٔ فنشناختی سازههای زیگوراتگون نیز بی فایده نیست؛ مهمترین نکته در این باب آن است که در نخستین پیشنمونههای چنان سازههایی در میانرودان، دقیقاً بر خلاف زیگورات سیلک، شیبراهه ( ~ پلکان) عمود بر سازه بنا نشده، بلکه بر کنار جسم سازه پهلو گرفته است، بدینسان با دیوارهای که بر آن تکیه داده، موازی ساخته شده؛ چنین ویژگی در زیگوراتهای سپسین میانرودانی و شوشانی دیده نمیشود، در آن بناها، پلکان عمود بر سازه بنا شده است. دلیل چنین تفاوتی در شکل اتصال پلکان بر جسم بنا به مشکلات فنشناختی و معمارانهٔ آنروزگار برمیگرددو نه به میل و سلیقهٔ \_شاید زیباییشناسانهٔ \_ سازندگان بنا.

داستان از این قرار است که در عهود قدیمتر هنوز فن آوری معمارانهٔ روز به آن حد نرسیده بود که حجم کلان و سترگ و سنگین مجموعهٔ پلکان خشتی (و نه آجری) را مستقلاً بنا کنند، آن پلکان بهخودی خود و بی تکیه بر جسم سکو ایستایی لازم را نمی داشته، و بنابراین ناچار بودهاند که آن را با تکیه دادن به اصل سازه، بنا کنند؛ بعدها با پیشرفت فن آوریها و فن شناسیهای لازم برای برپا ساختن چنان پلکانهایی بعضاً آجری و نه خشتی بود که آنها مستقلاً بنا شدند و به جای آنکه بر جسم سکوها تکیه دهند، بر آنها عمود شدند؛ بهترین مثال برای این امر از دوران جمدت نصر (نیمهٔ دوم دوران آغاز نگارش) سازهٔ مشهور به «زیگورات آنو» در اوروک است که «معبد سپید» بر فراز آن بنا شده بود؛ در اینجا میبینید که پلکان خشتی زیگورات آنو نه عمود بر سکو بلکه پهلو گرفتهٔ به آن ساخته شده و این نیست مگر بدان دلیل که آن دوره و هم پس از آن اصولاً قادر نبودند سازه و پلکان متصل به آن را به گونهای دیگر بنا کنند.

در سیلک نیز اگر تاریخگذاری اخیر را برای زیگورات پذیرفته باشیم با مشکل تاریخ معماری و فن شناختی جدی مواجه خواهیم شد؛ اگر «سازهٔ بزرگ» سیلک زیگوراتی پیشعیلامی باشد با شناختی که هماکنون از تکامل، تطور و تحول سازههای زیگوراتگون داریم، قاعدتاً مجموعهٔ خشتی «شیبراه بالارو شیبدار» آن میبایست نه عمود بر بنا که موازی آن ساخته می شد و تکیه بر جسم آن می داد: داستان چیز دیگری و مربوط به ناآشنایی ما با تاریخچهٔ تکوین زیگور اتهاست!

به مسئلهٔ مهم دیگری نیز باید توجه خاص مبذول داشت، و آن ثبت و ضبط جزئیات معماری در نقشهٔ هاردی از «سازهٔ بزرگ» حین کاوشهای گیرشمن است؛ با دقت در لوحهٔ سی و چهار کتاب کاوشهای سیلک (گیرشمن ۱۹۳۹)، در چهار خانهٔ ا E7 – I بقایای درگاهمانند کوچکی بر سطح سکوی ب قابل مشاهده است (b ر آن نقشه)، از قرار معلوم هنگام کاوش در کنار این درگاه، «سنگ پاشنهٔ در» (crapaudine) آن هم هنوز موجود بوده؛ بدینسان در می یابیم که گویا در روی این سکو دری و درگاهی برپا بوده و این واقعیت با آن گمان که این سکو، طبقهای از زیگوراتی پیش عیلامی بوده باشد، در تضاد است. آیا هیچ زیگوراتی را سراغ دارید که در روی سطح اصطلاحاً پاگرد آن در و دروازه ای ساخته و سنگ پاشنهٔ دری کار گذاشته باشند؟ گمان می کنم که باید برای «سازهٔ بزرگ» سیلک دری کارکرد دیگری سوای آنچه به تازگی می پندارند و می نویسند در نظر آورد؛ آخر خود انصاف دهید که واقعاً هیچ چیز آن سازه به بناهای زیگوراتگون مانند نیست.

نکتهٔ دیگری هم درباب بازسازی زیگورات سیلک شایان یاداوری است و آن روند رو به رشد و گسترش آن است! از قرار معلوم این زیگورات موجودی است زنده و پویا و دائماً شکل عوض میکند و دگرگون میشود (چه أنكه گفتهاند: "هر لحظه به شكلي بت عيار برآمد، دل برد و نهان شد''). بازسازی نخستینهٔ زیگورات آنچونان که در جراید کثیرالانتشار کشور به چاپ رسید (طرح ۵)، بسی با شکل منتشر شده در کتابزیگور ات سیلک متفاوت است. کاشف زیگورات خود به مسئلهدار بودن این قضیهٔ پی برده و برای رفع و رجوع آن چنین نوشته است: «نگارنده سعی کرده ... تا ... بازسازیهای احتمالی انجام دهد. نخستین آنها هنگامی صورت گرفت که تنها یکی از برجکها ... بازپیرایی شده بود. برای شیب راه ... نیز ... درجه شیب خاصی در نظر گرفته نشده بود. ولی پس از بازپیرایی بخشهایی ... نگارنده بازسازی جدیدی را ... ارایه میدهد. البته این بازسازی نیز کاملاً احتمالی است که ممکن است ... تغییراتی در آن پدید آید.» (مقالهٔ اول، ص ٣٣)؛ حقيقتاً نمي دانم بايد چه گفت، اما شايد بايد پرسيد آيا بهتر نمی بود اندکی درنگ کرد، اندکی صبر و حوصله به خرج داد، اندکی شکیبا بود تا با چند فصل کاوش، و نه فقط با خراشیدن و تراشیدن، زیگورات بودن «سازهٔ بزرگ» محرز شود و ویژگیهای معماری آن مشخص گردد آنگاه در بستری مطمئن تر طرح بازسازی آن ارائه شود؟ واقعاً اینهمه ناشکیبایی و سرعت در انتشار پندارهٔ زیگورات دانستن این سازه از برای چیست؟ در میدان کدام مسابقه و در رقابت با کیستید؟

[8] "زيگورات سيلك`` و تاريخگذاري أجرهاي منقوشِ أن

از نتایج بس ارزشمند فصل نخست کار میدانی «طرح بازنگری سیلک» باید به یافت شدن شماری اَجرهای منقوش در حول و حوش «سازهٔ بزرگ» اشاره کرد (زیگور ات سیلک، ص ۱۵)؛ گیرشمن هم تعدادی از این آجرها را كه " أجرنما` ( Briques de revêtement) ميخواند، يافته بود (گیرشمن ۱۹۳۹، لوحهٔ بیست و یک، عکسهای ۶-۵، لوحهٔ نود و هشت و لوحهٔ نودونه). نهمین مقاله در این کتاب به قلم اقای ناصر نوروززادهٔ چگینی، «اَجرهای با نقش اثر مُهر» عنوان دارد و در خصوص همین آجرهای منقوش نوشته شده (زیگورات سیلک، ص ۱۷۵-۱۷۱). همان گونه که پیشتر هم گفته شد این أجرها، سندی برای تاریخگذاری زیگورات شمرده و بر اَنها بسیار تأکید و تکیه شده؛ ولی در نوشتهٔ چگینی رسماً سخنی از چنان تاریخگذاری دلبخواهی نشده و این مقاله \_علناً\_ نیاز و خواستهٔ مجریان «طرح بازنگری سیلک» را تأمین نکرده، پس در چند سطر چنان که گفتیم جور مقالهٔ نهم به گونهای دیگر کشیده شده (همان، ص ۲۵ و ۳۴)؛ این مهم نیست، مهم آن است که در انتهای کتاب در زیرنویس تصویر ٨الف و ب، تصاويري كه \_قاعدتاً \_مربوط به مقالهٔ نهم است، چنين آمده: «پاره أجرهای تزئینی با اثر مهرهای استوانهای مشخصهٔ نیمهٔ دوم دوران آغاز نگارش» (همان، ص ۲۰۶)؛ در اینجاست که پرسشی مهم مطرح می شود و آن اینکه اگر این تصاویر مربوط به مقالهٔ نهم است، که هست، چرا تاریخگذاری مندرج در آنها در متن مقاله نیامده، و حال که در زیرنویس چنین آمده آیا این تاریخگذاری از آن نویسندهٔ آن مقاله است یا نه؟ اگر چگینی چنین باوری میداشت مطمئناً در متن مقالهٔ خود آن را ابراز می کرد؛ و حال که نکرده، باید گفت زیرنویس تصاویر مربوط به مقالهٔ نهم از نویسندهٔ آن مقاله نیست، پس از کیست؟ پاسخ با شما؛ این نمونهای است از امانتداری علمی و احترام به اندیشهٔ صاحب قلمان!

مقالهٔ نهم نوشته ای است بس کوتاه در ۳ صفحه متن و ۲ صفحه طرح؛ این نوشتهٔ موجز و مختصر از هرگونه تحلیل و بحث تاریخگذاری عاری است و در أن فقط به توصیف مقدماتی تکه أجرها (و یک مورد تکهسفال)

اکتفا شده. در این مقاله ۶ تکه آجر منقوش «سازهٔ بزرگ» سیلک معرفی و توصیف شده، اما درباب نحوهٔ تولید این آرایهٔ معماری پندارهٔ غریبی پیشنهاد شده و اَن اینکه اینها «اَجرهای با **نقش اثر** مُهر» است؛ از این بگذریم که ترکیب و تعبیر «نقش اثر مُهر» خود چیزی است به مانند «سنگ سیاه حجرالاسود»؛ ۱۵ " نقش``و "اثر`` مُهر که در اینجا هر دو یکی است! در مورد نقوش این آجرها گفته شده که «از طریق وسیله[ای] چون مهرهای استوانهای (**البته مهرهای نسبتاً بزرگ**) ایجاد شدهاند» (مقالهٔ نهم، ص ۱۷۱، سطر ۱۷)، یا «در اثر فشردن وسیلهای مانند مهر (مهر استوانهای) ایجاد شدهاند» (همانجا، سطر ۲۱–۲۰)؛ و باید پرسید که این واقعاً یعنی چه؟ آیا در یافتههای باستانشناسی در شرق نزدیک باستان از لحظهٔ أغاز كاوشها تاكنون حتى يك عدد مُهر استوانهاى چنان بزرگ كه نقشی به چنان بلندی ایجاد کند دیده شده و یا آنکه تمامی مُهرهای استوانهای آسیای غربی حداکثر نزدیک ۵ سانتیمتر بلندی دارد؟ آیا این مُهرهای استوانهای نسبتاً بزرگ را بروی قطعات آماده شدهٔ گل پیش از پختن اَجرها، به مانند وردنه میغلتادند، یا با دستهای میکشیدند؟ اگر این قطعات از طریق فشردن قالبهای منفی مسطح پدید نیامده (که به گمان ما اتفاقاً چنین است) و احیاناً به واقع حاصل مُهر استوانهای باشد، نقش در آغاز و انجام هر صحنه دست کم بیش از یک بار باید تکرار شود؛ نمی دانیم أيا چنين هست يا نه، چون بررسي أنها برعهدهٔ ما نبوده!

دیدیم که آجرهای پیشگفته را به دلیل ساخت، اندازه و نقوش روی آنها معرف نیمهٔ دوم دورهٔ أغاز نگارش میدانند (زیگور ات سیلک، ص ۳۴)، ای کاش این نظر حداقل با یک مورد ارجاع، مستند می بود که نیست؛ در اینکه این آجرها مربوط به «سازهٔ بزرگ» است (و اصل این نگره از گیرشمن است) ما با مجریان «طرح بازنگری سیلک» همداستانیم، اما در باب تاریخگذاری أنها با أنان همرای نیستیم و این أجرها (و به تبع أن خود سازه) را بنا بر دلایلی که پسانتر می آوریم مربوط به عصر آهن ۳ می دانیم. نخست باید دانست که اُجرهای منقوش همچون اُرایهٔ معماری در باستان شناسی اسیای غربی چه اندازه پیشینه دارد؛ برای شناخت پیشینهٔ این اُرایهٔ معماری از جدیدترین انواع چنان اُجرهای منقوشی شروع میکنیم که از دورهٔ هخامنشی است و سپس به نمونههای قدیمتر میرسیم؛ اینها عبارت است از آجرهای لُعابدار شوش (واندنبرگ ۱۹۵۹، لوحهٔ ۱۰۴)، تخت جمشید (اشمیت ۱۹۵۳، ص ۹۱) و بابل هخامنشی (سایدل ۱۹۷۶)؛ چنین آجرهایی احتمالاً ریشه در سُنت آجرهای دروازهٔ عشتار بابل دارد (کُلدِوی ۱۹۱۸)؛ آجرهای مانایی زیویه (معتمدی ۱۳۷۴، ص ۳۲۸) و قلایچی (موسوی ۱۹۹۴) اما بیشتر از اُجرهای اُشوری نو (مثلاً در دور ـشَروکین) تأثیر پذیرفته (فرانکفورت ۱۹۵۴، تصویر ۳۳)؛ أجرهای باباجان (هنریکسُن ۱۹۸۳) مرحلهای قدیمتر و مستقل تر را معرفی میکند، مانند آجرهای حسنلو (وینتر ۱۹۷۷)؛ آجرهای عیلامی نو شوش (پُرادا ۱۹۶۵، لوحهٔ ۱۴) هم سُنت دیگری را نمایش میدهد؛ کهن ترین أجرهای منقوش از این دست همانا أجرهای عیلام میانی چغازنبیل از میانهٔ هزارهٔ دوم قم است (گیرشمن ۱۹۶۶). میبینید که بر خلاف نظر متولیان «طرح بازنگری سیلک»، نمونههای سنجیدنی با آجرهای سیلک نه از دورهٔ پیش عیلامی که در معماری یادمانی عصر آهن باز جسته می شود؛ همین حقیقت ما را در تاریخگذاری این اُجرها به عصر اَهن ۳و ۴ یاری میرساند. و اما دربارهٔ نقش مایههای اُجرهای «سازهٔ بزرگ» باید دانست که اینها عیناً همان نقش مایه های سُنت تصویر سازی گورستان ب (فرهنگ سیلک ۶) را به نمایش مینهد. در اینجا نقوش ۵ عدد از اینها را که در کتاب کاوشهای سیلک چاپ شده، همراه با نقوش ع عدد دیگر که در کتاب زیگورات سیلک منتشر شده، تحلیل و با نقش مایه های سُنت تصویری گورستان ب مقايسه ميكنيم.

جدول سنجش نقش ما یه های آجرهای منقوش «سازهٔ بزرگ» و داده های گورستان ب سیلک

| دادههای گورستان ب                             | آجرهای منقوش «سازهٔ بزرگ»                               | محل                           | نقش مايه    |
|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------------|-------------------------------|-------------|
| (XCI: A 4, 13, 20; B 4 لوحة ۱۹۳۹، لوحة ۱۹۳۹)  | (XCVIII:S.1299 أوحة (۲:۲) (كيرشمن ١٩٣٩، لوحة (۲:۲)      | مثلث                          | نقوش هندسي  |
| (XC: 9; CXI: A 18 لوحة ١٩٣٥)                  | (چکینی ۱۲۸۱، لوح ۱:۲) (کیرشمن ۱۹۳۹، لوحة XCVIII:S.304a) | گلک (لوتوس)                   | نقوش گياهي  |
| (XC: 7; XCI: A 18; B 16 کیرشمن ۱۹۳۹، لوحة ۱۵) | (چکینی ۱۲۸۱، لوح ۲:۲) (گیرشمن ۱۹۳۹، لوحة XCVIIES.134)   | جانوران شاخدار جانوران بالدار | نقوش جانوري |
| (XC: 1-2 کیرشمن ۱۹۲۹، لوحهٔ کار)              | (چکینی ۱۳۸۱، لوح ۱:۹) (همان، لوح ۲:۲)                   | [muz]66                       | ئقوش انسانى |

نقشمایههای روی این اَجرهای منقوش عبارت است از: نقوش هندسی، نقوش گیاهی، نقوش جانوری و نقوش انسانی.

**نقوش هندسی.** از مهمترین نقوشِ هندسیِ اَجرهای منقوشِ «سازهٔ بزرگ» باید به نقشِ مثلث و مربع اشاره کرد.

نقشِ مثلثی از نقش مایههای رایج عصر آهن پایانی است و مخصوصاً چنینِ نقوشی (چه دالبری و چه مثلثی) غالباً بر تن سفالینههای این عصر بخشی از یک سُنت فرهنگی، «سفالینهٔ دالبری» (Festoon Ware) و «سفالینهٔ مثلثی» (Triangle Ware) قلمداد شده است (بنگرید به: دایسُن ۱۹۶۵، ص ۲۰۱–۲۰۰۰، لوحهٔ چهل و یک، جدول ۲؛ نیز: دایسُن ۱۹۹۹) پیش از این فراوانی چنین نقوشی در سفالینههای گورستان ب سیلک شناخته شده بود (برای نمونه: گیرشمن ۱۹۳۹، لوحهٔ پنجاه و چهار، شصت و چهار، و نود)، نیز در مُهرهای استوانهای همان گورستان (همان، ص 9-7 تصویر ۸)؛ نقوش دالبری یا مثلثیِ شبیهی، در یکی از آجرهای منقوشِ به دست آمدهٔ اخیر نیز دیده شده (مقلهٔ نهم، لوح ۱، طرح ۲) و از همگونی مکتب تصویرگری آنها حکایت میکند.

نقش مربع نیز از نقوش بسیار رایج عصر آهن است و خصوصاً نقشهایی بس شبیه به مربعاتِ آجرهای منقوش «سازهٔ بزرگ» (گیرشمن ۱۹۳۹، لوحهٔ نود و هشت: S.134 و S.134) در آجرهای منقوش باباجان هم دیده می شود (هنریکسُن ۱۹۸۳). چنین مربعاتی با شباهت بی نظیر، به فراوانی در سُنت سفالینههای منقوش سیلک S در گورستان به هم مشاهده می شود (برای نمونه: گیرشمن ۱۹۳۹، لوحهٔ هشتاد و سه، و هشتاد و هفت) و بر همسانی سُنت تصویرگری این هر دو دلالت می کند.

نقوش گیاهی، بارزترین نقشمایهٔ گیاهیِ فرهنگِ تصویرگری سیلک ۶۰ نقش گلک یا گُل لوتوس (lutus) است؛ این نقشمایه به کرات در سفالینههای منقوش گورستان ب سیلک دیده شده (همان، لوحهٔ پنجاه و چهار: 8.814 هشتاد و سفت: 8.1548 نود و یک: (A.18) چنین نقشمایه ای بر آجرهای منقوش «سازهٔ بزرگ» هم عین به عین مشاهده می شود (همان، لوحهٔ نود و هشت: 8.304a، و مقالهٔ نهم، لوح ۱، طرح ۳) و نشانی از قرابت سبک هنری آنهاست.

نقوش جانوری. پیش از این، نقوش جانوریِ چندی در آجرهای منقوش این سازه بازشناسی شده بود (گیرشمن ۱۹۳۹، لوحهٔ نودو هفت: 8.98، 5.33 مازی سازه بازشناسی نده بود (گیرشمن ۱۹۳۹)، فقط می توان گفت که بر آنها بازشناسی نیست (همان، 8.98، و 3.304ه)، فقط می توان گفت که بر آنها جانورانی سُمدار نقش شده بوده. اما بر دو تکه آجر دیگر نقوشی قابل بازیابی دیده می شود، بر یکی جانوری بسان آهو و یا احیاناً بُز (؟!) با دو شاخ هلالی (همان، 1999، و بر دیگری جانوری بسان اسپ بالدار با دو شاخ (همان، 1998) و بر دیگری جانوری بسان اسپ بالدار با دو شاخ (همان، 1998) تجسم شدهاند. در کاوشهای اخیر نیز آجرهایی منقوش با چنان نقوشی جانوری به دست آمده، جانورانی سُمدار (مقالهٔ نهم، لوح ۱، طرح ۲)، و طرح ۴)، گروهی از اسپان (؟!) با ارابه و یا بی آن (همان، لوح ۲، طرح ۲)، و جانورانی شاخدار (همان، لوح ۲، طرح ۲).

پیشتر چنین نقوشی به فراوانی در مکتب تصویری و ترسیمی سفالینههای گورستان ب سیلک بازشناسی شده؛ از جانورانی بسان اسپان بالدار (گیرشمن ۱۹۳۹، لوحهٔ هشتاد، و نود: ۱) و شاخدار (همان، لوحهٔ نود: ۲) گرفته تا آهوان و بُزهایی با شاخهای هلالی (همان، لوحهٔ هشتاد و دو، هشتاد و جهار) و ...

نقوش انسانی. در میان آجرهای منقوشی که گیرشمن از حول و حوش آن سازه یافته بود، نقش انسانی دیده نمیشد (همان، لوحهٔ نود و هفت و نود و هشت)؛ ولی در میان یافتههای اخیر سه تکهآجر یافت شده که روی آنها نقش انسانی دیده می شود. تکهآجر نخست (مقالهٔ نهم، لوح ۱، طرح ۴) نقش شخصی را در کنار سه جانور نمایش می دهد؛ او مردی است با بالاتنهٔ نقش شخصی را در کنار سه جانور نمایش می دهد؛ او مردی است با بالاتنهٔ

ذوزنقه ای شکل، نمایش بدن او از روبروست اما چهره ای نیمرخ دارد، فراخیِ شانه ها، گشادگیِ سینه، حرکت بازوان، ترکیب سرو صورت (ریش و چانهٔ کشیده، با بینیِ خمیده، هرچند که جزئیات چشمها خیلی روشن نیست)، حالت ایستادن و آن قوس نرم پاها و کمرگاه، و از همه مهمتر نحوهٔ آرایش موهای سر او با آن طرهٔ برگشته همه و همه با اسلوب آشنای ما از فرهنگ تصویرگری سیلک ۶ (که پسانتر بدان خواهیم پرداخت) همانند است. در دومین تکه آجر (همان، لوح γ، طرح γ) که ساییدگی بسیار دارد، نیمرخ مردی دیده می شود، با کلاهی بر سر (?). قطعهٔ سوم γ که نقش آن از فرط ساییدگی عملاً زدوده شده γ مردی را نشان می دهد که بر اریکه ای نشسته (مانند نقش مُهری از گورستان ب سیلک: گیرشمن γ γ γ بدن تمامرخ و ذوزنقه ای شکل، با چهرهٔ نیمرخ (?)، شانهها، سینه، حرکت بازوان، ترکیب γ البته بسیار محو γ γ وصورت، نحوهٔ آرایش موهای سر که یا کلاهی را تداعی می کند و یا شکل طرهٔ مو (مقالهٔ نهم، لوح موهای سر که یا کلاهی را تداعی می کند و یا شکل طرهٔ مو (مقالهٔ نهم، لوح تصویرسازی این فرهنگ از پیکر آدمی به دست آوریم.

در میان انبوهی از نقوش هندسی، گیاهی، و جانوری، در یافتههای سفالین منقوش سیلک 3 نقوش انسانی معدودی هم دیده می شود و از جمله بر دو تکه سفال و نه سفالینه های کامل و سالم (لوحهٔ رنگین اَغاز جلد دوم کتاب کاوشهای سیلک، و نیز لوحهٔ نود: 2-1)؛ عکس و طرح این دو تکه سفال را گیرشمن بارها در نوشتههای خود منتشر ساخته است: دو نقش بس نادر از تجسم و تصویر پیکر اَدمی (و از جمله در: گیرشمن 3 الف، تصاویر 3 و 3 او این دو نقش را "سوارکار" (cavalier) و "رقصنده" (danseur) می خواند.

نخستین: "سوارکار``، اسپی بالدار را نشان میدهد که سوارکاری را بر پشت خود دارد؛ متأسفانه بخش بیشتر نقش سوارکار شکسته و جزئیات آن موجود نیست، اما طرز نمایش چشمهای سپید در زمینهٔ سیاه، بینیِ خمیده، ریش و چانهٔ کشیده و تیز، ترکیب سر و صورت، و آر ایش موهای سر با طرهٔ برگشته و نمایش آن با خطوط هاشور، نوع انحنای پاها که بر مرکب نشسته، برای مقایسات ما بسیار مهم است.

دومین: "رقصنده``، مردی را نشان می دهد که شمشیری بر کمر بسته و در روبروی او نیز مردی دیگر قرار داشته که متأسفانه نقش وی شکسته و جز قبضهٔ شمشیرش (و شاید بخشی از دست چپش) چیزی از او معلوم نیست؛ مرد اول ایستاده، دست راست را برافراشته (چیزی در دست دارد و یا دست چپ مرد دیگر را گرفته؟) و دست چپ را گوئیا در کمرگاه بر روی قبضهٔ شمشیر خویش نهاده؛ نمایش بدن او از روبروست اما چهرهاش نیمرخ ترسیم شده، طرز نمایش بالاتنهٔ ذوزنقهای شکل، چشمهای سپید در زمینهٔ سیاه، بینیِ خمیده، ریش و چانهای کشیده، گردن افراشته، شانههای فراخ، سینهٔ گشاده، بازوان ستبر، نوع ایستادن با انحنای نرم زانوان، ترکیب سر و صورت، و آرایش موهای سر با پشتِ موی بلند (شاید سربندی یا سرپوشی بر سر دارد؟) و نمایش آن با خطوط هاشور، برای مقایسات ما سیار مهم است.

 میبینید که در اینجا فقط تکهسفالهای سیلک ۳ (گروه ۱ در تقسیم بندی بالا) و سیلک ۴ (گروه ۲ در تقسیم بندی بالا) معرفی می شود، بی آنکه کوچکترین اشارهای به تکهسفالهای سیلک ۵و سیلک ۶شود؛ آیا بهراستی ممکن است پیرامون «سازهٔ بزرگ»، از تکهسفالهای دورههای ۵و ۶ سیلک کُلاً خالی و عاری باشد؟ راستی پس در این میان «قطعات سفالهای متعلق به انواع ظروف معرف اواسط هزاره دوم» (گروه ۳ در تقسیمبندی بالا) کدام است؟ آیا \_احیاناً\_ مقصود و منظور از این گروه سوم، سفالهای سیلک ۵ و ۶ (سفالینههای گورستانهای الف و ب) نیست؟ اما سیلک ۵و ۶که به «**اواسط هزاره دوم**» تاریخگذاری نمیشود و اساساً در تسلسل و توالی لایهنگاری سیلک در «اواسط هزاره دوم» استقراری در اینجا برقرار نبوده است تا سفالینههایی به دست دهد! به یاد داشته باشید که سیلک ۵، فرهنگی متعلق به افق سفال خاکستری غربی جدید و بنابراین از عصر آهن ۲ (حدود ۱۲۵۰ تا ۸۵۰قم) و سیلک ۶۰ فرهنگی متعلق به آفق سفال نخودی غربی جدید و بنابراین از عصر آهن ۳ (حدود ۰۵۰ تا ۵۵۰قم) است، در صورتی که تعبیر «**اواسط هزاره دوم**» قاعدتاً میبایست بر حوالی سالهای ۱۵۰۰ قم دلالت کند: عصری متروک در گاهنگاری سیلک (!).

بنابراین می بینیم که حتی از بردن نام سفالینههای شاخص عصر آهن (سفالینههای نوع گورستان الف و گورستان ب) هم تن زدهاند؛ و این در حالی است که در نقره کار ان سیلک، گزارش دوم «طرح بازنگریِ سیلک»، یکی از اعضای گروه پژوهشی سیلک در نوشتهای ۷۹ صفحهای (ص ۱۷۷-۷۰)، فقط محض نمونه، ۲۶۶ عدد تکهسفال شاخص عصر آهن را که هم از حول و حوش «سازهٔ بزرگ» به دست آمده، معرفی کرده؛ در حقیقت مفصل ترین مقالهٔ آن مجموعه مقالات همانا نوشتهای دربارهٔ سفالینههای عصر آهن سیلک است (فهیمی ۱۳۸۲)؛ بهراستی نمی دانم چنین تناقضی را به چه چیز می باید و می توان تعبیر کرد؟

اما \_به واقع \_ حتى Vبالاى جسم خشتهاى «سازهٔ بزرگ» هم مى توان تكه سفالهاى گورستان الف و ب را يافت؛ بيش از چهل سال پيش از اين تامِس كايلر يانگ هنگامى كه مشغول تهيهٔ رسالهٔ دكتراى خويش با نام غربِ اير انِ آغاز تاريخى: بازيني باستان شناختى و تاريخى مى بود، ضمن بازديدى از سيلک بدين موضوع اشاره كرده (يانگ V-V) و حتى بر اين باور بوده كه تكه سفالهاى عصر آهن با باران و برف از درون جسم خشتهاى شسته شدهٔ اين سازه به بيرون ريخته و در سطح آن سازه پر اكنده شده و V-V0 در اينځا محبالتاً ما تكه سفالها باشد (يانگ V0 د مايم عالى V0 در اينجا \_عجالتاً ما آنچه در اينجا مهم است مشاهدات اوست و اينكه هماو وجود و حضور تكه سفالهاى سيلک V0 و را به فراوانى درون خشتها، بر سطح و در پيرامون تكه سفالهاى سيلک V1 و مايم.

چنین تکهسفالهایی ـالبته حتماً ـ آن هنگام که دکتر مجیدزاده از پخشگاه (شفالهای حاصل آمده از آواربرداری و بازپیراییِ زیگورات، دیدن میکرد، از چشم ایشان پنهان مانده بود، وگرنه دکتر مجیدزاده مسلماً «با توجه به تجربه چهار سالهای که از کاوش در تپه ازبکی دارد» لابد میبایست تکههایی از سفالهای عصر آهن پایانی را برمیگزید و با نمونههای اُزبکی قابل سنجش میدید و به مجریان و متولیان «طرح بازنگری سیلک» هم میشناسانید؛ برای مثال طرح کاسه با دستهٔ افقی بازنگری سیلک» هم میشناسانید؛ برای مثال طرح کاسه با دستهٔ افقی شمارههای ۶و ۷؛ لوح ۶ [ص ۲۴]، شمارههای ۶و ۷؛ لوح ۶ [ص ۲۳]، شمارههای ۱ تا ۴)؛ و یا کاسه با سیلک (فهیمی ۱۳۸۸، ص ۱۲۱، لوح ۱۳، شمارههای ۱ تا ۴)؛ و یا کاسه با لبهٔ "زورقی شکل" (مجیدزاده، "S" carinated rim bowl) را از اُزبکی (مجیدزاده،

سوای سفالینهها، بر روی چند مُهر استوانهای از گورستان ب نیز پیکر آدمی بنابر سُننِ هنر تجسمی و تصویریِ سیلک ۶ ترسیم شده (گیرشمن ۱۹۳۹، لوحهٔ سی، و نود و چهار)؛ در آن میان مُهر به دست اَمده از گور ۱۵ ویژگیهای شاخص این سُنت فرهنگی و هنری را در خود گرد آورده: سوارکاری با بالاتنهٔ ذوزنقهای شکل، نمایش بدن از روبروست ولی چهرهای نیمرخ، چشمها، بینی خمیده، چانهٔ تیز (با ریش؟)، افراشتگی گردن، فراخی شانهها، گشادگی سینه، ستبریِ بازوان، ترکیب سر و صورت، اًرایش موهای سر با پشتِ موی بلنداو (به مانند تصویر " رقصنده`` شاید با سربندی بر سر؟)، نمایش آن با خطوط هاشور، تماماً با دو نمونهٔ سفالی پیشگفته همانند است (همان، ص ۶۳ و لوحهٔ سی: 5، پنجاه وشش، نودو چهار: S.810)؛ نیز باید به مُهر دیگری از این مجموعه اشاره کرد که در نقش أن مردى بر اريكهاى نشسته (همان، ص ۶۳–۶۲ و لوحهٔ سى: 7، و نودو چهار: S.1327)؛ بالاتنهٔ ذوزنقهای شکل، نمایش بدن از روبرو ولی چهره از نیمرخ، کاملاً برای ما آشناست؛ چنین ویژگیهایی در نمایش پیکر آدمی کمابیش در دیگر مُهرهای گورستان ب نیز دیده میشود (همان، ص ۶۵–۶۲ و لوحهٔ سی، و نود و چهار؛ بسنجید با: ملکزاده ۱۳۸۱ الف، ص ۲۱). دیدیم که همسانی و همگونی نگارهشناسی ( Iconography) دادههای گورستان ب (سفالینهها و مهرها) و آجرهای منقوش «سازهٔ بزرگ» به حدی

گورستان ب (سفالینهها و مهرها) و اجرهای منقوش «سازهٔ بزرگ» به حدی است که هر پژوهشگر منصفی را بر آن می دارد که آن دو را به یک مکتب تصویرسازی منسوب نماید ( جدول مقایسات نقوش)؛ در حقیقت باید گفت نگارههای آجرهای منقوش و سفالینههای سیلک ۶ عیناً یکی است؛ نقشی را هنرمند یکبار با رنگ بر تن گل زده و آن را در کوره نهاده و سفالینهٔ گورستان ب فراهم آورده، و بار دیگر همان نقش را این بار با بر جستهسازی بر تن گل زده و آن را در کوره نهاده و آجرها و بر تن گل زده و آن را در کوره نهاده و سفالینهٔ اگر با عنایت به مقایساتی که پیشتر گذشت به همزمانی ساخت آجرها و سفالینهها باور کنیم یا باید آجرهای «سازهٔ بزرگ» و سفالینههای گورستان بو هم فرهنگ سیلک ۶ را به دورهٔ آغاز نگارش، چنان که مجریان «طرح بازنگری سیلک» می پندارند، تاریخگذاری کنیم و یا اینکه گاهنگاری هر دو را در عصر آهن π بجوییم، گمان می برم این راه دوم به صواب بیشتر نزدیک باشد! اگر آجرهای منقوش آر ایههای «سازهٔ بزرگ» باشد، که گویا چنین باشد! اگر آجرها بنابر نقش مایههای آن به عصر آهن π تاریخگذاری «سازه بزرگ»، خود کدام است؛ شود، که گویا چنین است، تاریخگذاری «سازهٔ بزرگ»، خود کدام است؟

#### [٧] "زیگورات سیلک`` و تاریخگذاریِ سفالینههایِ اَن

در سرفصل «اشیاء به دست آمده از عملیات آواربرداری»، در باب پر اکنش سفالهای حول و حوش زیگورات چنین نوشته شده ( مقالهٔ اول، ص ۳۳):

هنگام آواربرداری آوارهای منطقه واقع در جنوب زیگورات مقدار زیادی قطعات سفال و تعدادی اشیاء سفالی، سنگی و پاره آجر به دست آمدند. قطعات سفالها را می توان به سه گروه اصلی زیر تقسیم کرد که عبار تند از:

۱ ـ قطعات سفالهای متعلق به انواع ظروف مشخصه دوره سوم سیلک، (Sialk III) ۲ ـ قطعات سفالهای متعلق به انواع ظروف مشخصه دوره آغاز نگارش (دوره چهارم سیلک = Sialk IV ـ تعدادی قطعات سفالهای متعلق به انواع ظروف معرف اواسط هزاره دوم قبل از میلاد.

تعداد قطعات سفالهای گروه اول از چند هزار عدد تجاوز میکنند و تعداد قطعات سفالهای گروه سوم نیز بسیار محدود است. در حد وسط بین این دو گروه قطعات سفالهای مشخصه دوران آغاز نگارش قرار دارند.

همان، لوح ۶ [ص ۳۴]، شمارهٔ ۶) با نمونههای همسان موجود در سیلک (فهیمی، همان، ص ۱۱۳، لوح ۶، شمارههای ۱ و ۳؛ ص ۱۱۹، لوح ۱۲، شمارههای ۱ تا ۶و ۱۰ تا ۱۴؛ ص ۱۲۳، لوح ۱۵، شمارههای ۱ و ۲ و ۴،۶ تا ۱۰)؛ و ساغر با دستهٔ عمودی را از اُزبکی (مجیدزاده، همان، لوح ۳ [ص ۲۸]، شمارهٔ ۴؛ لوح ۵ [ص ۱۰۸]، شمارهٔ ۱۲) با نمونههای همسان موجود در سیلک (فهیمی، همان، ص ۱۲۱، لوح ۱۳، شمارهٔ ۵؛ ص ۱۲۳، لوح ۱۶، شمارهٔ ۱)؛ و ظروف با لبهٔ به داخل برگشته را از ازبکی (مجیدزاده، همان، لوح ۶ [ص ۳۴]، شمارهٔ ۱) با نمونههای همسان موجود در سیلک (فهیمی، همان، ص ۱۱۳، لوح ۵، شمارهٔ ۷)؛ و ظروف با لبهٔ به بیرون برگشته را از اُزبکی (مجیدزاده، همان، لوح ۲ [ص ۲۶]، شمارهٔ ۴؛ لوح ۳ [ص ۲۸]، شمارههای ۷ تا ۱۲؛ لوح ۴ [ص ۳۰]، شمارههای ۱ تا ۳، ۵، ۱۰ و ۱۱؛ لوح ۵ [ص ٣٢]، شمارهٔ ٢؛ لوح ۶ [ص ٣۴]، شمارهٔ ١١؛ ايضاً لوح ۶ [ص ١١٠]، شمارههای ۸، ۹، ۱۰، ۱۴، ۱۸، ۱۹) با نمونههای همسان موجود در سیلک (فهیمی، همان، ص ۱۰۹، لوح ۱، شمارههای ۱ تا ۱۳؛ لوح ۲، شمارههای ۱ و ۲، ۹، ۱۴؛ ص ۱۱۵، لوح ۷، شمارههای ۷ تا ۱۲)؛ و ظروف با دهانهٔ عمودی را از آزبکی (مجیدزاده، همان، لوح ۳ [ص ۲۸]، شمارهٔ ۱) با نمونههای همسان موجود در سیلک (فهیمی، همان، ص ۱۱۱، لوح ۳، شمارهٔ ۱؛ ص ۱۱۳، لوح ۵، شمارهٔ ۶)؛ و ظروف با نقوش کنده را از أزبکی (مجیدزاده، همان، لوح ۲ [ص ۲۶]، شمارههای ۲، ۲، ۳و ۵؛ لوح ۴ [ص ۳۰]، شمارههای ۴، ۶ و ۸؛ لوح ۶ [ص ۳۴]، شمارههای ۸، ۱۰ و ۱۴؛ لوح ۵ [ص ۱۰۸]، شمارهٔ ۲۱) با نمونههای همسان موجود در سیلک (فهیمی، همان، ص ۱۰۹، لوح ۲، شمارههای ۹ و ۱۲؛ ص ۱۱۱، لوح ۳، شمارههای ۱۰، ۱۲، ۱۵ و ۱۶؛ لوح ۴، شمارهٔ ۵)؛ و کفههایی را از اُزبکی (مجیدزاده، همان، لوح ۶ [ص ۱۱۰]، شمارههای ۱۳، ۱۵ و ۱۶) با نمونههای همسان موجود در سیلک (فهیمی، همان، ص ۱۱۷، لوح ۱۰، شمارهٔ ۱۱؛ ص ۱۱۹، لوح ۱۱، شمارهٔ ۷)؛ و یا بسیاری دیگر از این دست، شبیه می یافت.

در بازدیدی در مورخهٔ ۱۳۸۱/۹/۲۲ از سیلک، پس از آنکه از سرپرست و مجری محترم «طرح بازنگری سیلک» برای برداشتن تکهسفالهایی از سطح تپه و " پخشگاه`` سفال نزدیک زیگورات کسب اجازت کردم، در حضور و با مشارکت یکی از اعضای گروه پژوهشی سیلک، نویسندهٔ همان مقالهٔ پیشگفته (فهیمی ۱۳۸۲)، در کمتر از چند ثانیه تکههایی پُرشمار از سفالهای عصر أهن را یافتیم؛ طرح یکی از أنها در این مقاله ارائه شده (طرح ٣:١)؛ اين بخشي از لبهٔ يک سفالينهٔ معروف به کاسهٔ زورقي شکل است، که از گونههای سفالهای معرف و شاخص عصر آهن پایانی به شمار می آید و به تعداد بسیار زیاد در محوطههای این دوره (ماد و هخامنشی) در فلات ایران دیده شده، از نوشی جان گرفته (استروناخ و روف ۱۹۷۸، طرح ۶۰ شمارههای ۱۶ تا ۲۱؛ طرح ۷، شمارهٔ ۷) تا گودین (یانگ ۱۹۶۹، ص ۱۹۱۹، طرح ۴۳، شمارههای ۲، ۳، ۴، ۱۰؛ ص ۱۲۳، طرح ۴۵، شمارههای ۲، ۶، ۷، ۹، ۱۱، ۱۴، ۱۶ تا ۱۸؛ یانگ و لوین ۱۹۷۴، ص ۱۲۷، طرح ۴۵، شمارههای ۱۷، ۱۸، ۲۴، ۲۵، ۲۸؛ ص ۱۲۹، طرح ۴۶، شمارههای ۱ تا ۶، ۱۱ تا ۱۶، ۱۸ تا ۲۲، ۲۵ تا ۳۰؛ ص ۱۳۱، طرح ۴۷، شمارههای ۸، ۱۱، ۱۴ تا ۱۸؛ ص ۱۳۳، طرح ۴۸، شمارههای ۱۱، ۱۹ تا ۲۳)، باباجان (گاف ۱۹۶۸، طرح ۱۰، شمارهٔ ۷ و ۸؛ گاف ۱۹۷۰، طرح ۸، شمارهٔ ۷)، اُزبکی (مجیدزاده [۱۳۸۰]، لوح ۶ [ص ۳۴]، شمارهٔ ۶)، زاربُلاغ (ملکزاده ۱۳۸۲، ص ۶۰۰ شمارههای ۴، ۶۰ ۱۱، ۳۷ و ۳۸)، سیلک (فهیمی ۱۳۸۲، ص ۱۱۳، لوح ۶۰ شمارههای ۱ و ۳؛ ص ۱۱۹، لوح ۱۲، شمارههای ۱ تا ۶ و ۱۰ تا ۱۴؛ ص ۱۲۳، لوح ۱۵، شمارههای ۱ و ۲ و ۴، ۶ تا ۱۰)، و فارس (سامنر ۱۹۸۶، ص ۵، تصویر ۱، طرحهای P ،O ،N ،M ،L ،K ،H ،E ،D ،C ،B ،A ؛ ص ع، تصویر ۲، طرحهای Q ،O ،N ،M ،L ،K ،J ،I ،K ،H ،G ،F ،D ،C ،B ،A) و کرمان هخامنشی (مَگی ۱۹۹۷، ص ۱۰۲، تصویر ۵).

بدین ترتیب معلوممان شد که در حول و حوش زیگورات، فقط پراکندگی سفالینههای سیلک ۴ و کاسههای لبه واریخته نیست که به چشم می آید، بلکه در حقیقت در اینجا مجموعهٔ متنوعی از تکهسفالهای تمامی لایههای فرهنگی تپهٔ جنوبی سیلک دیده میشود؛ و لاجرم تاریخگذاری «سازهٔ بزرگ» فقط با تمسک به بخش گزینش شدهای از دادههای سفالین أن ممکن نیست و متضمن خطای معرفتشناختی فاحشى است؛ و اما اینکه در اینجا چرا فقط به تکهسفالهای همدورهٔ با زيگوراتِ پيشعيلامي توجه و علاقه نشان داده شده، پاسخش با شماست: "هر کسی از ظن خود شد یار من``!

در مقالهٔ اول (ص ۵۱-۴۶)، طرح بخشی از «اشیاء به دست آمده از عملیات اَواربرداری» را منتشر شده، در اینجا در لوح ۱ (همان، ص ۴۷–۴۶) طرح ۱۹ عدد سفال لبه واریخته، در لوح ۲ (همان، ص ۴۹–۴۸) طرح ۱۷ عدد تکه سفال دوران آغاز نگارش و در لوح  $\Upsilon$  (همان، ص ۵۱–۵۰) طرح  $\Lambda$ عدد یافتهٔ متفرقهٔ دیگر درج شده؛ جمعاً ۴۴ قطعه شیء فرهنگی. در اینجا مشت را نمونهٔ خروار گرفته و ضمن معرفی این ۴۴ قطعه در واقع از آنها برای تاریخگذاری زیگورات سود جستهاند (همان، ص ۳۵–۳۳)؛ حال اجازه دهید کمی از چشمانداز آمار به این دادهها و دادههای عصر آهن سیلک (فهیمی ۱۳۸۲) بنگریم؛ تکهسفالهای عصر آهن معرفی شدهٔ در نقره کار ان سیلک (ص ۱۲۷–۱۰۸ لوح ۱ تا ۲۰) تقریباً به تمامی از همانجاهایی جمع اُوری شده که شواهد و مدارک پیش عیلامی بودن زیگورات گرد آمده؛ اما خود انصاف دهید که از نظر کمّی این دو مجموعه از دادهها به هیچروی با یکدیگر قابل قیاس نیستند.

أنچه در این میان بسی عجیب مینماید و باورنکردنی، این است که سرپرست و مجری محترم «طرح بازنگری سیلک» که خود شخصاً بیش از سی سال پیش از این و به سالهای ۱۳۴۹ و ۱۳۵۰ در گوشهٔ شمال غربی مرکز فلات ایران، در کاوشهای قرهتپهٔ سگز آباد دشت قزوین و در لایههای فرهنگی عصر أهن پایانی أنجا، به خوبی سفالهای دورهٔ ماد و هخامنشی را بازشناخته و معرفی و منتشر کرده (ملکشمیرزادی ۱۳۵۶، ص ۹۸–۹۶ و بهویژه لوحهٔ ۱۴۹، نیز: ملکشهمیرزادی ۱۳۷۲، ص ۷۴-۷۲)، چگونه ممکن است چنان سفالینههایی را از همآن دوره و این بار در گوشهٔ جنوب شرقی مرکز فلات ایران و در حول و حوش «سازهٔ بزرگ» سیلک بازنشناسد و نادیده انگارد؟ مگر اُنکه باور کنیم این دادهها قرار است به قیمت پردازش پندارهای نوپدید \_زیگورات شدن «سازهٔ بزرگ» \_ نادیده گرفته شود.

متأسفانه دانش کنونی ما از گونهشناسی و شکل شناسی سفالینههای عصر اهن پایانی در ماد شرقی و در مرکز فلات ایران بسی ناچیز است؛ کاوشهای پیشین گیرشمن هم در لایههای عصر آهن سیلک فقط معطوف به یافتن سفالینههای خوش ساخت و خوش آب و رنگ مورد علاقهٔ موزهٔ لوور می بود؛ می دانیم که گیرشمن پس از دستیاری ژرژ کنتِنو در گیان نهاوند و پایان کاوشهای آن تپه برای موزهٔ پیشگفته، خود مستقلاً مشغول حفاری تپه جمشیدی در الیشتر لرستان و تپه بَدهورَ در اسداَباد همدان بود که پس از یافت شدن سفالینههای منقوش و بس زیبای گورستان ب سیلک و رسیدن چنان آثاری به بازار عتیقات مغربزمین، دستورات جدیدی دریافت کرد و مأمور به کاوش در سیلک شد.

در کاوشهای سیلک \_و هم پیش از آن: گیان \_ توجه چندانی به معماری نشده، قائدتاً بنابر سفارش کارفرمای کاوش، بخش عتیقات شرقی موزهٔ لوور، نمی باید هم که می شده؛ اینان به دنبال اشیای منقول موزه پسند بودند و لاجرم خردهسفالهای تکه پارهٔ نامنقش عصر اَهن هرگز علاقهٔ گیرشمن و موزهٔ متبوع وی را برنمیانگیخت و به همین دلیل است که او در گزارش کاوشهای سیلک عملاً و عمداً به تکهسفالهای غیرمنقوش سیلک ۵ و ۶ نپرداخته؛ بدین سان باید گفت که دو مسئله درباب عصر آهن

در پایان کاوشهای پیشین سیلک ناگشوده مانده بود: یکی بازشناسی دقیق معماری مرتبط و مربوط به گورستانهای الف و ب (سیلک ۵ و ۶)، و دیگری تحلیل فرهنگِ سفالی غیر منقوش این دو دوره.

سوای سیلک، دیگر پژوهشهای باستانشناختی انجام گرفتهٔ سپسین در گوشه گوشه مرکز فلات ایران نیز کمک چندانی به بازشناسی فرهنگِ سفالی عصر أهن (خصوصاً عصر أهن پایانی و دورهٔ مادو هخامنشی) در این ناحیه نکرده؛ دادههای سفالین سگزآباد دشت قزوین، چه از لایههای پنجم تا پانزدهم قرهتپه (ملکشهمیرزادی ۱۳۵۶) و چه از لایههای فرهنگی و مجموعهٔ گورهای عصر آهن تپه قبرستان (مجیدزاده ۱۳۵۶، ملکزادهباقری ۱۳۵۶) از چشمانداز گاهشناختی هنوز بهدرستی تحلیل و طبقهبندی نشده و تا به امروز رهاشده به نظر میرسد.

کاوشهای اُزبکی که برای روشن شدن دورهٔ ماد، امیدهای بسیاری بدان میرفت، به سودای حفریات پُروپیمانتر دیگری از پس پنج فصل (۱۳۷۷ تا ۱۳۸۱) به یکباره رها شده و تاکنون فقط گزارش دو فصل نخستین أن به چاپ رسیده (مجیدزاده ۱۳۷۷، ۱۳۷۹، [۱۳۸۰])، که البته فقط شامل معرفی سفالهاست و از هرگونه مقایسه، تحلیل و طبقهبندی گاهنگارانهٔ سفالهای عصر آهن عاری است.

در این میان فقط و فقط اندک دادههای سفالی بررسی مقدماتی نیایشگاه(؟) مادی زاربُلاغ قم در بستر گاهنگاری عصر آهن پایانی مقایسه، تحلیل، طبقهبندی و منتشر شده (ملکزاده ۱۳۸۲) و این صد البته برای بازشناسی فرهنگ سفالی آن عصر در ماد شرقی هرگز بسنده نیست: گره همچنان کور مانده است...

به هر روی پیشتر دانستیم که بسیاری از پژوهشگران تاریخگذاری و گاهنگاری سفالینههای سیلک ۶ و گورستان ب را همانگونه که گیرشمن پیشنهاد داده بود (سدههای دهم و نهم قم) پذیرفته و در عین حال آن را "مادی`` هم شمردهاند. باید تذکر داد که آن هنگام که گیرشمن اندیشههای خویش را درباب گاهنگاری گورستان ب تدوین و منتشر می کرد، کاوشها و پژوهشها در مورد عصر اَهن ایران در ابتدای راه بود و هنوز هیچیک از تقسیمبندیهای سپسین در گاهنگاری این عصر (مثلاً عصر أهن ۱ و ۲ و ۳) انجام نشده بود، بنابراین تاریخگذاری کهنهٔ او نمی باید موجب تعجب گردد.

اما از سالهای پایانی دههٔ ۱۹۵۰ باستانشناسی ایران پای به دورهٔ نوینی نهاد و پژوهشهایی دیگرگون، روشمند و هدفمند رایج گشت؛ از پی چندین و چند سال پژوهش، کاوش و بررسی در ایران غربی (بهویژه کاوشهای حسنلو، زیویه، زندان سلیمان، و یا بررسیهای درهٔ کنگاور و...) تامس کایلر یانگ و رابرت هنری دایسُن هر یک مستقلاً پس از تجزیه و تحلیل دادههای بهدست آمده از آن پژوهشها، کاوشها و بررسیها دو گاهنگاری لفظاً متفاوت ولی نسبتاً همسانی را برای عصر آهن ایران غربی پیشنهاد کردند. یانگ به سال ۱۹۶۳ در پایاننامهٔ دکترای خویش عصر أهن در غرب ایران را به سه دورهٔ مشخصاً متمایز سفالی تقسیم کرد و به ترتیب تقدم و تأخر انها را «افق سفال خاکستری غربی قدیم» (Early Western Gray Ware Horizon)، «أفق سفال خاكسترى غربي جدید» (Late Western Gray Ware Horizon)، و «اَفق سفال نخودی غربی جدید» (Late Western Buff Ware Horizon) نام نهاد که این نامها خود برگرفته از رنگ متداولترین سفال شاخص هر افق فرهنگی بود (یانگ ۱۹۶۳، ۱۹۶۵). دایسُن به سال ۱۹۶۵ با اتکا بر نتایج کاوش حسنلو در عوضِ چنین تعابیر طولانی \_ولی بسیار مفید\_ تعابیر سادهای چون عصر أهن ١، عصر أهن ٢، و عصر أهن ٣ را انتخاب و پيشنهاد كرد (دايسُن ۱۹۶۵)، که در میان باستان شناسان رواج بیشتری یافت. دو سال بعد یانگ نیز در مقالهای دیگر تقسیم بندی عصر آهن ۱، ۲ و ۳ را پذیرفت، تلویحاً آن

را برابر با سه اَفق سفالی خود برشمرد و پیدایی مادها و پارسها در غرب ایران را مربوط به عصر آهن ۲ دانست (یانگ ۱۹۶۷). سیلک نیز از موج جدید پژوهشهای نوجویانه بینصیب نماند؛ یافتهها و دادههای کاوش آن، أنک با أگاهیهای نوین باردیگر مورد پژوهش قرار گرفت؛ بر اساس أن أگاهيها قاعدتاً ميبايست سيلك ۵ (گورستان الف) به عصر أهن ١ و سیلک ۶ (گورستان ب و «سازهٔ بزرگ») به عصر آهن ۲ مربوط باشد، اما پژوهشهای دقیقتر نشان داد که دستکم در مورد سیلک ۶ چنین نیست، بلکه گورستان ب و «سازهٔ بزرگ» در افق گاهنگاشتی عصر اهن ۳ قرار میگیرد.

دایسُن فرهنگ سفال منقوش سیلک ۶ را همانا بخشی از سُنت موسوم به «سفالینهٔ مثلثی» ( Triangle Ware) می شمرد و از أنجا که این سُنت در عصر آهن ۳ تاریخگذاری می شود، سیلک ۶ را مربوط به این عصر، حوالی •٧٠قم يا پنجاه سالي ديرتر ميداند (دايسُن ١٩٤٥، ص ٢٠١–•٢٠، لوحهٔ چهل و یک، جدول ۲). یانگ نیز به چنین گاهنگاری باور دارد، او سیلک ۶ را به حدود ۱۰۰۰/۹۰۰ تا ۷۵۰/۷۰۰قم تاریخگذاری میکند (یانگ ۱۹۶۵، ص ۶۲–۶۱و تصویر ۱۴؛ یانگ ۱۹۶۷، ص ۲۹–۲۷). کلر گاف مید کاوشگر باباجان از آنجا که در کاوشهای خویش با سفالینهٔ منقوش دیگری از عصر آهن يعني همانا سفال " گونهٔ لرستان`` (Genre Luristan) در گير بود درباب تاریخگذاری چنین سُنتی در دل عصر اَهن دلمشغولی بسیار داشت، او نیز بازنگری در گاهنگاری سیلک ۶را لازم می دید اما گویا محافظه کارتر از آن بود که علناً آن را \_و گونهٔ لرستان را\_در عصر آهن ٣ قرار دهد، و فقط بدین اکتفاکرد که أن را از اواخر عصر أهن ۲ بداند (گاف ۱۹۶۸، ص ۱۲۵). همچنین دیوید استروناخ آن هنگام که سفالینههای منقوش روستای هخامنشی شوش را تجزیه و تحلیل میکرد، در مقایسهٔ این سبکهای سفالی، تاریخگذاری سیلک ۶ را مربوط به سدههای نهم و هشتم ق م دانست (استروناخ ۱۹۷۴، ص ۲۴۲).

پس از آن تاریخگذاری سیلک ۶ خود موضوع چند پژوهش مستقل شد؛ نخست راینرمیشائیل بومر با تجزیه و تحلیل گونهشناختی سفالینههای منقوش گورستان ب، در دل سیلک ۶ دو دورهٔ نسبتاً مجزا را بازشناخت و به ترتیب آنها را به سیلک ب ۱ و سیلک ب ۲ نامگذاری کرد (بومر ۱۹۶۵)؛ او معتقد بود که فرهنگ سیلک ب ۱ همانا عبارت است از فراوانی سفالینههای خاکستری ـ سیاه، نبود قوریهایی که در محل اتصال لولهٔ أنها به بدنه بر أمدگی نیست، و حضور گروه بزرگی از ظروف با لولهٔ ناودانی و شیاردار؛ او این فرهنگ را متعلق به پایان سدهٔ نهم تا میانهٔ سدهٔ هشتم قم میدانست (مثلاً اشیای گورهای ۳۱، ۵۳، ۶۱، ۶۲ و ۱۲۳). بومر همچنین معتقد بود که فرهنگ سیلک ۲۰ همانا عبارت است از سفالینههای منقوش، اُرایههای سازوبرگ اسپ که قدیمتر از دورهٔ تیگلت پیلِسَر سوم (۷۴۵ تا ۷۲۸قم) نیست، و وجود قوریهایی که در محل اتصال لوله أنها به بدنه بر أمدكي دارد؛ او اين فرهنگ را متعلق به ميانهٔ سدهٔ هشتم تا أغاز سدهٔ هفتم قم میشمرد (مثلاً اشیای گورهای ۱، ۳، ۷ب، ۱۵، ۲۲، ۸۳، ۲۵، ۶۶ ۴۷، ۸۷، ۹۶).

یانا مِدو دسکایا نیز در دو مقالهٔ جداگانه از دو منظر متفاوت سعی کرد که گاهنگاری مطمئن تری برای فرهنگ سیلک ۶ ارائه دهد؛ او نخست به بررسی ساز و برگ اسپ در گورستان ب پرداخت و پس از یک بحث طولانی مقایسهای تاریخگذاری آن را قدیمتر از میانهٔ سدهٔ هشتم قم ندانست (مِدوِ دسکایا ۱۹۸۳، ص ۷۸). پژوهش وی بر روی نقوش سفالینههای گورستان ب و سنجش آنها با سبک هندسی یونانی (Greek Geometric Style) نیز نتیجهای مشابه داشت و این بار او تاریخگذاری برابر نیمهٔ دوم سدهٔ هشتم ق م را پیشنهاد کرد (مِدو دسکایا ۱۹۸۶، ص ۱۲۰).

از آن پس هر آن کجا که در منابع باستان شناسی ایران به سیلک اشارتی شده، پژوهشگران فرهنگ دورهٔ ۵و 3را به ترتیب از آن تازهواردان ایر انی تبار \_و سپس مادان\_ دانستهاند و خصوصاً گورستان ب (و «سازهٔ بزرگ») را با عنایت به گاهنگاری نوین تاریخگذاری کردهاند. این گاهنگاری فرهنگ سیلک ۶ را در عصر آهن ۳ (حدود ۸۵۰ تا ۵۵۰قم) مینهد، که تعبیری صرفاً باستان شناختی است؛ از چشمانداز دورهشناختی، این عصر همانا برابر است با "دورهٔ ماد`` در تاریخ ایران.

[ \( \) "زيگورات سيلك`` و منشأ تاريخگذاري پيشين أن

رومن گیرشمن به سال ۱۸۹۵ در خارکوف اوکراین در خانوادهای یهودی دیده به جهان گشود و به تاریخ پنجم سپتامبر ۱۹۷۹ در بوداپست دارفانی را وداع گفت؛ او به سال ۱۹۱۴ به ارتش روسیهٔ تزاری پیوست و پس از پیروزی بلشویکها در انقلاب اکتبر ۱۹۱۷ به استانبول پناهنده شد، سپس مدتی را در اردوگاههای جهودان فلسطین گذراند؛ حضور در آن اقلیم باستانی وی را به تاریخ و فرهنگ مشرق زمین علاقهمند ساخت (بنگرید به: مارتینز ـ سِو ۲۰۰۱). او اندکی بعد با کشتی به مارسی فرانسه گریخت و چندی را سرگردان میبود تا آنکه آشنایی با ژُرژ کُنتِنو مسیر زندگیش را تغییر داد. گیرشمن به تشویق هماو در مدرسهٔ لوور (Ecole du Louvre) به تحصیل باستان شناسی شرق پرداخت (نیز: شوالیه ۲۰۰۲، ص ۲۷۵، تُک ۱۷۲).

وی در سالهای ۳۳–۱۹۳۱ همراه با کُنتِنو در کاوشهای موزهٔ لوور در غرب ایران (گیان، بدهوره، جمشیدی) مشارکت فعالانه داشت (کنتِنو و گیرشمن ۱۹۳۳). آنها در تپه گیان نهاوند موفق به شناسایی پنج لایهٔ فرهنگی شدند؛ دادههای لایهٔ ۱ گیان کلاً با یافتههای لایهٔ ۲ و لایههای قدیمتر متفاوت بود؛ از دیدگاه شکلشناسی سفال این لایه (۱) با سفال لایهٔ زیرین (۲) شبیه مینمود اما گونهشناسی مختلفی داشت، صیقلی، خاکستری ـ سیاه و غیرمنقوش بود (کنتِنو و گیرشمن ۱۹۳۵، ص ۷۶–۷۴ و ۸۱–۸۰، لوحهٔ چهارده)، و این خبر از تغییر فرهنگی میداد. با جلب علاقهٔ موزهٔ لوور به آثار سیلک، گیرشمن در سالهای ۳۴–۱۹۳۳ و ۱۹۳۷ مستقلاً به کاوش در آنجا مشغول شد؛ دادههای سیلک ۵و ۶ (گورستانهای الف و ب، و «سازهٔ بزرگ») نمودی از استقرارهای عصر آهن در ایران مرکزی از پایان هزارهٔ دوم ق م بود. از دید گیرشمن سفالینه های گورستان الف به سفالینههای گیان ۱ (زیرلایههای ۳و ۴) بسیار مانندبود، و در مقام مقایسه سفالینههای گورستان ب به زیرلایهٔ ۱ از گیان ۱ نزدیک بود (گیرشمن ١٩٣٩، ص ١٤–١٣، ٧٢–٧٣).

بدینسان دادههای فرهنگی گیان، سیلک و همچنین اگاهیهای حاصل از یافتههای باستانشناختی شمال شرقی ایران مانند تُرنگ تیه گرگان و تپه حصار دامغان به گیرشمن کمک کرد تا طی سالهای پس از آن انگارهٔ خویش دربارهٔ در آمدن تازهواردان ایرانی (مادها و پارسها) را به فلات ایران بپروراند و در چندین کتاب و مقاله منتشر سازد (گیرشمن ۱۹۵۱، ۱۹۶۳ الف و ب، ۱۹۷۷). از دید او فرهنگ دورهٔ ۵ و ۶ نشانهٔ استقرار اقوام آریایی و سپس مادی در سیلک بود که با خویش روشهای جدید سفالگری و آیین خاکسپاری را به ارمغان آورده بودند؛ او چنین میانگاشت که تغییر در دادههای باستان شناختی و پیدایی فرهنگی نو با هم و با در آمدن ایرانیان (مادها و پارسها) ملازم است. به هر روی گیرشمن را باید معمار و موجد باستان شناسی انگارهٔ مهاجرت آریاییان محسوب داشت (بسنجید با: موسوی ۱۳۷۸، ص ۱۲).

گیرشمن در موردورود نورسیدگان آریایی و استقرار آنها در ایران کنونی انگارههای چندی را پیش کشیده (همان، ص ۱۷–۱۵)، یکی از دلمشغولیهای مهم او یافتن مسیر حرکت مهاجران تازهوارد آریایی بود؛

گیرشمن گمان میبرد که دستکم گروهی از ایرانیان کوچنده به شمال غربی فلات ایران، از سمت غربی دریای مازندران و از طریق قفقاز به سوی جنوب سرازیر شدهاند (همان، ص ۱۷، شکل ۲). وی در میان شیوههای معماری ایرانیان سپسین، نشانههایی را از اقتباسهای اینان از اقوام ساکن مرزهای شمال غربی ایران \_خصوصاً اور ارتوییان \_ یافته بود؛ بهویژه آنکه بر این باور بود که مادان و هخامنشیان بسیاری بنمایههای فرهنگی اورارتوییان را اخذ کرده و به کار بردهاند (گیرشمن ۱۹۶۲ الف) و از جمله سبک صفه سازی اور ارتویی را. گیرشمن حتی نوع معماری برخی گورهای سیلک ۶، گورهای خرپشتهای، را سبکی شمالی و اور ارتویی میشمرد (گیرشمن ۱۹۶۳ الف، ص ۱۰)؛ و هماو بر این باور بود که پُشتهٔ خشتی سیلک، سازهای تختگاهمانند است که بر گرتهٔ صفههای اور ارتویی بنا شده؛ هرچند که برخی دیگر باستان شناسان نیز بهحق بر وامگیری گستردهٔ هخامنشیان (و به طریق اولیٰ: مادان) از فرهنگ و هنر اورارتو صحه گذاشتهاند (مثلاً بنگرید به: تیر اتسیان ۱۹۶۴؛ استروناخ ۱۹۶۷؛ أگورکال ۱۹۶۸؛ جانسُن ۷۶–۱۹۷۵؛ اشمیت ۱۹۷۷)، اما اغراق در این باب، نیز بس

در دستگاه تفکری گیرشمن، اما، ریشهٔ بنیادی تاریخگذاری «سازهٔ بزرگ» به دورهٔ کوچ آریاییان و مادان، همانا توجیه و تعلیل راههای آن کوچ بزرگ بود و اینکه نشان دهد چگونه اُریاییان (مادها و پارسها) در طول مسیر کوچ خود عناصری را از دیگران به وام گرفتهاند؛ این راهبرد شاید که به خودی خود گزینشی بایسته مینمود ولی راهکاری شایسته آن را یشتیبانی نمینمود!

در آغاز روش برخورد گیرشمن با «سازهٔ بزرگ» بس خامدستانه بود. وی سالهای ۴-۱۹۳۳ را در تپهٔ جنوبی سیلک صرف خاکبرداری حول و حوش این سازه کرد (گیرشمن ۱۹۳۵)، ولی در آن ایام او به واقع تجربهٔ میدانی چندانی نداشت، فقط یکی دو فصل با کنتِنو که او هم خود حفار قابل و متخصصی نبود ـ به سالهای ۳۲-۱۹۳۱ در گیان (کنتِنو و گیرشمن ۱۹۳۳)، و بی او در بدهوره و جمشیدی کار کرده بود (کنتِنو و گیرشمن ۱۹۳۵)؛<sup>۱۶</sup> جالب اینکه کاوشهای مستقل و منفرد گیرشمن در بدهوره (همان، ص ۹۰–۱۱۲) و جمشیدی (همان، ص ۱۳۱–۱۱۳)، بسی دقیقتر از کار مشترک او با کنتِنو در گیان بود (همان، ص ۸۸-۱). پس از آن هم گیرشمن در مواجهه با این سازه روشی را برگزید که کمی نامأنوس مینمود، و آن ایجاد نقبی در دل أن بود تا أنچه را كه در بطن اين پُشتهٔ خشتی هست بشناسد؛ هر چند که بعدها همین روش البته در جایی دیگر \_زیگورات چغازنبیل \_ بهخوبی جواب داد، ولیک این نقب در سیلک گویا برای گیرشمن واقعاً فایدهٔ چندانی در پی نداشت؛ و این خود دلیل روشنی دارد، چغازنبیل زیگوراتی است تقریباً و شاید حتی تحقیقاً تکدورهای. سازهای است که تماماً در یک دوره ساخته شده. البته نخست شامل حیاط بزرگی میبوده و پس آنگاه حیاط مرکزی و فراخ را پر کردند و مکعبهای تودرتوی زیگورات را عمودی در آن برپانمودند. به هر روی تمام چنین کُنش و واکنشی در طول زمانی کوتاه در دوران عیلام میانه و طی یادشاهی اونتاشگل (حدود ۱۳۴۰ تا ۱۳۰۰ قم) انجام گرفت؛ بنابراین مغز و هستهٔ درونی زیگورات چغازنبیل بافتی همگِن و همگون داشت و حفاران گیرشمن موفق شدند با ایجاد نقبی در دل آن، لایه لایه جسم خشتی زیگورات را بشکافند و به درون آن رخنه کنند و بافت داخلی آن را بشناسند.

در سیلک، اما، احتمالاً وضع به گونهای دیگر بوده و هست؛ گمان میبرم که بر خلاف چغازنبیل، «سازهٔ بزرگ» سیلک، تختگاهی تک دورهای نباشد. تأملی دوباره در نقشهٔ بس دقیق هاردی (کتاب کاوشهای سیلک، جلد دوم، لوحههای سی و چهارم و سی و پنجم) از این سازه نشان می دهد که چنین ساختار مضرس و نامنظمی قاعدتاً طی یک برنامهریزی

ساختمانی مشخص و معلوم بنا نشده؛ به دیگر سخن، اینکه پُشتهٔ خشتی سیلک، یک سازهٔ منفرد نیست. این پُشته طی دورانی نه چندان کوتاه با افزودن و کاستنهای فراوان بر هستهای اصلی پدید آمده و چنین شکل گرفته. شاید دقیقاً به همین دلیل است که ایجاد نقبی در دل آن، کمک چندانی به شناخت واقعی درون آن نکرده. بیگمان گیرشمن هرگز خود شخصاً به درون آن نقب نرفته و کار بعضاً پُر خطر حفاری در این دالان تنگ و باریک را به کارگران و سرکارگران خویش سپرده بوده. بدینسان منبع آگاهی او در مقام یک باستان شناس نخست مشاهدهٔ سنگ و خاک و سفال بیرون آورده شده از درون نقب و سپس تکیهٔ بر گفتهٔ حفار انش بوده. ناگفته بیداست که احتمالاً هیچیک از مجریان «طرح بازنگری سیلک» هم هرگز پیداست که احتمالاً هیچیک از مجریان «طرح بازنگری سیلک» هم هرگز به درون نقب گیرشمن در دل سازه پای ننهادهاند تا به عینه از کم و کیف مغز این پُشتهٔ خشتی اطلاع حاصل کنند، بنابر این یگانه منبع آگاهی اینان هم درباب ساختار درونی زیگورات، نوشتهٔ شصت واندی سال پیش بوده!

در تعریفِ بخشِ فنی و عملیِ کار باستانشناسی، آموختهایم که در کارگاههای کاوش، لایه لایه و به گونهٔ برداشتِ اُفقی، خاک را میکاویم و میکنیم تا به گونهٔ عمودی به عمقهای پایین تر دست یابیم: این حفاریِ باستانشناختی است و دقیقاً همان کاری است که نه گیرشمن در مواجههٔ با «سازهٔ بزرگ» بدان دست زده و نه اکنون پس از گذشت بیش از شصت سال سرپرست و مجری «طرح بازنگری سیلک»!

اگر گیرشمن سالها پیش از این، بدون داشتن هیچ راهکارِ بایسته، برای شناختِ «سازهٔ بزرگ» به اشتباه فقط در درون آن نقبی زد، هماینک در زمانهٔ ما نیز بی هیچ راهبردِ شایسته، برای شناخت آن سازه به اشتباه فقط به تراشیدن و خراشیدن پوستهٔ آن بسنده کردهاند؛ در تشبیه می توان گفت که گیرشمن این سازه را همچون سیبی در دست گرفته و با درفشی تیز سوراخی در دل آن ایجاد نموده و اخیراً آن سیب سوراخ شده را دورتادور پوست کندهاند. بی تردید روش گیرشمن برای بازشناسی هویت پُشتهٔ پوست کندهاند. بی تردید روش گیرشمن بای بازشناسانهٔ اخیر بدین پُشته آشکارا غلط اندر غلط است.

اگر گیرشمن از سر بی تجربگی، خامی و لابد به گناه جوانی \_ چرا که او در سالهای ۳۴–۱۹۳۳ سی و هفت هشت سال بیش نداشت \_ در برخورد با پُشتهٔ خشتیِ عظیم، جسیم و حجیم تپهٔ جنوبی سیلک دست و پای خود را گم کرد و ندانست که باید چه کند و فقط به سوراخ کردن آن اکتفا کرد، سرپرست و مجری «طرح بازنگریِ سیلک» با کولهباری سنگین از تجربهٔ کاوشهای پُرشمار و بیشمار میدانی و در دههٔ هفتم عمر خویش، چرا رویکرد باستانشناختی مناسبی برای شناسایی این سازه درپیش نگرفته؟ آیا بهراستی ممکن است باستانشناس پُرتجربه، پُرسابقه، دانشمند، متعهد، امین و وظیفهشناسی چون ایشان، در نخستین فصل کار میدانی متعهد، امین و وظیفهشناسی چون ایشان، در نخستین فصل کار میدانی بزرگ چون یافتن کهن ترین زیگورات جهان را مطرح نماید و سپس هم در بزرگ چون یافتن کهن ترین زیگورات جهان را مطرح نماید و سپس هم در بازشناسی زیگورات خویش حتی یک کلنگ در روی آن بر زمین نزند؟

آن هنگام که گیرشمن در سیلک مشغول کار شد، باستان شناسی ایران حقیقتاً هنوز دانشی بس جوان به شمار می آمد؛ شاید به جرأت بتوان گفت کندو کاوهای گیرشمن پیرامون تختگاه خشتی سیلک در تاریخچهٔ باستان شناسی ما، نخستین از نوع خود بود؛ بنابراین باید گفت که از برای گزینش روشی نادرست در بازشناسی آن سازه، حرجی بر گیرشمن نیست! مگر او پیش از آن واقعاً چند فصل تجربهٔ کار میدانی در کارنامهٔ خود داشت؟ اما او آن اندازه تعهد علمی داشت که پس از ترک اجباری سیلک در پایان فصل دوم کاوشها به سال ۱۹۳۳، و به دلیل آغاز کاوشهای بیشاپور در سالهای ۳۶ میلیک بازگشت و در سالهای ۳۶ میلیک بازگشت و در

این فاصله سعی کرد که بسیاری اشتباهات خود را با دقت بیشتر در یک فصل کاوش رفع نماید (وی پس از آن به بیشاپور مراجعت کرد و تا سال ۱۹۴۱ در آنجا به کاوش مشغول شد).

حال در آغاز دههٔ ۱۳۸۰ نزدیک به ۶۵ سال پس از آنکه گیرشمن بعد از سه فصل کاوش (در سالهای ۱۹۳۳، ۱۹۳۳) تپههای سیلک کاشان را برای همیشه ترک کرد، بار دیگر پژوهشهای باستان شناختی در آنجا آغاز شده؛ این سالها زمان کوتاهی نیست، که خود عمری است، تقریباً برابر با دو سوم از تاریخچهٔ باستان شناسی ایران و امروزه دیگر کاوش در تختگاههایی خشتی همچون «سازهٔ بزرگ» نخستین مورد بی سابقه در نوع خود نیست، اکنون ما دیگر حق نداریم که ندانیم با چنین ساختار معماری چه باید بکنیم؛ باستان شناسی ایران دستکم تجربهٔ کار در تُرنگ تپه و شکافتن دل صفههای خشتی آن را دارد (دِهه ۱۹۷۴، ۱۹۷۶ و ۱۹۷۷) تجربهٔ کار در تپه یحیی و واکاویِ ساخت و ساز صفههای خشتی آن را شهای خشتی آن را مبرگ کارلُوسکی و مَگی ۱۹۹۹)، و بسیاری دیگر صفههای خشتی را بازشناخته است...

بیگمان برای شناخت چیستی و چگونگی پُشتهٔ خشتی سیلک تدبیری دیگر باید اندیشید؛ اکنون پس از گذشت سه فصل از آغاز «طرح بازنگریِ سیلک» ناکارآمدی و نارسایی ر اهکارها و راهبردهای متولیان این طرح در مواجههٔ با این ساختار ناشناخته به گونهای انکارناپذیر برملا شده: اینان عملاً هیچ تمهیدی برای شناخت آن در پیش نگرفتهاند!

گویند که آن هنگام که برای نخستین بار گروه باستان شناسان پای بر روی تپهٔ نوشی جان نهادند، لانهٔ روباهی دیدند که در دل سازههای خشتی نقبی زده و خاک درون آن را به بیرون ریخته بود، در آنجا سفالینهها و دیگر مواد فرهنگی عصر آهن ۳ پژوهشگران را در کاوش محوطه ترغیب کرد؛ اگر استروناخ هم مانند سلف خویش گیرشمن برای بازشناسی نهفتههای درون نوشی جان در دل تپه نقبی میزد یا لانهٔ آن روباهک بخت برگشته را گسترده تر می کرد، آیا نه اینکه ماحصل کار سوراخی می شداز این سوی تپه تا سوی دیگر آن و حاکی از آنکه جسم تپه نوشی جان تماماً حجم خشتی یکپارچهای است. میدانیم که بیشترینهٔ مجموعهٔ بناهای نوشیجان، ساخت و سازهای دینی \_و در مواردی هم غیر دینی \_ را هنگام ترک گفتن، پُر کرده و بدین سان سازهها را عملاً بهسان حجمهای توپُر خشتی در أورده بودند. اما استروناخ برای فهم باستان شناختی نوشی جان تپه رویکردی دیگرگون داشت، به یاد داشته باشید که او چند دهه پس از گیرشمن کار پژوهشی خویش را آغاز کرده بود و به دانش روز مسلح میبود، وی در رأس پُشته، کارگاههایی بازکردو خاک و سنگ و خشت و آوار را لایه به لایه کاوید و پرده از اسرار یکی از نوادر باستان شناسی ایران برداشت: نیایشگاهی از دورهٔ ماد.

چرا در مورد پُشتهٔ خشتی سیلک نباید چنین کنیم؟ چرا به جای سوراخ کردن دل آن و یا خراشیدن و تراشیدن پوستهاش نباید در رأس آن توده خشت کارگاههایی حقیقتاً باستان شناختی باز کنیم و جسم آن را بشکافیم و بکاویم؛ شاید که و فقط: شاید که در اینجا هم با سازههایی تو در تو و پیچاپیچ رو در رو باشیم که بعضاً در اینجا و یا آنجا پُر شده و به شکل حجم یکپارچهای رخ می نماید؛  $^{14}$  بی پرده پوشی باید گفت راهی که هماینک از برای شناخت آن در پیش گرفته ایم به ترکستان می رود.

چرا حال که بودجهٔ سالانهٔ «طرح بازنگری سیلک» به تنهایی چند برابر چندین و چند برنامهٔ پژوهشیِ دیگر پژوهشکدهٔ باستانشناسی سازمان میراث فرهنگی کشور است و خوشبختانه کمبودی از این حیث ندارد، با خرج هزینههای لازمه در به کارگیری پارهای روشهای نوین در بازشناسی علمی سازه نمی کوشند؟ برای مثال چگونه است که با گذشت سه فصل از آغاز این برنامهٔ پژوهشی هنوز در جهت اجرای روشهای

زمین فیزیک اکتشافی و مغناطیس سنجی در سیلک اقدامی صورت نگرفته، چرا که گفتهاند چنین روشهایی در بافتهای تکدورهای بهخوبی جواب خواهد داد، و حال که گمان مجریان «طرح بازنگری سیلک» أن است که پُشتهٔ خشتی تپهٔ جنوبی، زیگوراتی است \_قاعدتاً \_ تکدورهای؛ این روش نشان خواهد داد که بافت درونی أن چیست و چگونه است و یا اساساً أیا واقعاً سازهای تکدورهای است یا نه؟

در اینجا باید اضافه کرد که تردید و تشکیک در تاریخگذاری گیرشمن برای «سازهٔ بزرگ» به خودی خود چندان تازگی هم ندارد. پیش از این گفتیم که فضل تقدم در این باب از آن کایلر یانگ است، آنجا که در پایان نامهٔ دکترای خویش (یانگ ۱۹۶۳، ص ۷۶–۷۲) و نیز در مقالهای پس از آن (یانگ ۱۹۶۵، ص ۲۵، حاشیهٔ ۷۹)، در این باب پرسشهایی را طرح کرده بود؛ او البته پُشتهٔ خشتی تپهٔ جنوبی سیلک را نه یک زیگورات پیش عیلامی بلکه سازهای از دوران تاریخی متأخرتری میدانست، و مدعی بود که «... امروزه حول و حوش آن سازه پُر است از تودههای سفال ساسانی (؟) و اسلامی ... » و بدین ترتیب آن تختگاه را جدیدتر از عصر آهن میشمرد؛وی ساخت و ساز صفهٔ سیلک را با سازههای دوران ساسانی در دشت تهران و نزدیک ورامین میسنجید، بی آنکه از تپه میل که مسلما محل نظر اوست نامی به میان آرد (!).

گویا وی در هنگام بازدید خویش از سیلک، توجه چندانی به دلیل واقعی پر اکنش سفالینههای عصر آهن پایانی بر روی تیهٔ جنوبی و «سازهٔ بزرگ» نکرده و حتی بر این باور بوده که سفالهای گورستان الف و ب موجود در اطراف و بر روی این سازه در حقیقت ماحصل شسته شدن خشتهای سازه و به بیرون ریختن تکهسفالها از درون أنهاست؛ البته پُر روشن است که در آن سالها (اوایل دههٔ ۱۹۶۰) هنوز نه خود او کاوشهای گودین را آغاز کرده بود، نه اینکه کاوشهای استروناخ در نوشیجان شروع شده بود و نه اینکه گاف در باباجان کلنگی بر زمین زده بود؛ بدینسان در آن روز هنوز آگاهی رضایتبخشی از گونهشناسی و شکل شناسی سفال عصر آهن ۳و "دورهٔ ماد`` موجود نبود. جالب اینکه یانگ همچنین از انبوه سفالهای مشخصهٔ دوران أغاز نگارش که اخیراً ادعا شده هزاران عدد از أنها در اطراف زیگورات سیلک وجود دارد، حتی نامی هم به میان نیاورده است.

### "زيگورات سيلك`` و منشأ تاريخ ًذاري نوين أن

دانستیم که گیرشمن چرا و بر پایهٔ کدام مستنداتِ باستان شناختی و تاریخی برای «سازهٔ بزرگ» سیلک، چونان تاریخگذاری را پیشنهاد کرده بود؛ در اینجا سر آن داریم که پارهای ریشههای تاریخگذاری نوین این سازه را بکاویم و بشناسیم؛ اما پیش از أن، تمهیدات و مقدماتی لازم می آید تا اندکی با راهبردها و راهکارهای پژوهشی مجریان و متولیان «طرح بازنگری سیلک» آشنا شویم. یکجا، در «تشکر و اعتذار» آغازین کتاب، درباب دوستان و نزدیکان و همکاران طرح، چنین نوشته شده است (بخوانید و عبرت بگیرید!):

یکی دیگر از کسانی که از هنگام نخستین فصل کاوش گیرشمن در سیلک به عنوان **آشیز هیئت** شاغل بود و خوشبختانه هنوز در قید حیات است آقای قاسم میمهای نام دارد که گویا ۵ • ۱ سال دارد. این شخص میتواند اطلاعات زیادی دربارهٔ روش کار گیرشمن در اختیار علاقمندان به تاریخچه مطالعات باستان شناسى ايران قرار دهد [؟!].

(و به ذاتِ اقدسِ باری تعالی سوگند که این نوشته را نویسندهٔ این نقد جعل نکرده و شمایان می توانید آن را به عینه در سطور ۱۰ تا ۱۳ از ص ۱۶ کتاب زيگورات سيلک ببينيد).

پُر مسلم اینکه آقای قاسم میمهای ۱۸ پیرمردی است بس شریف؛ عزیز ماست و یادگار آغاز دوران پژوهشهای باستان شناسی در ایران، ولیک واقعاً أيا او قادر است «**اطلاعات زيادي دربارهٔ روش كار گيرشمن در** اختيار علاقمندان به تاريخچه مطالعات باستان شناسي ايران قرار دهد»؟ این نازنین در ۱۰۵ سالگی مسلماً فقط میتواند برای نوهها، نتیجهها، نبیرهها و ندیدههایش ـو البته سرپرست و مجری «طرح بازنگری سیلک» ـ حکایتهای شنیدنی و پندأموز از آشپزی خود در جوانی برای پروفسور فرنگی روایت کند؛ اما حقیقتاً بعید است که در این سن و سال او حرفی و نقلی دندانگیر برای اذهان جویای اُگاهی درباب روش کاوش گیرشمن داشته باشد؛ حداکثر او میتواند هنوز در یاد داشته باشد که آن موسیوی روس فرانسوی شده کماکان «بیفاستروگانف» را بیشتر دوست داشته یا «شاتوبریان» را. راه دور چرا رویم، همامروز نیز آیا مثلاً از حسن آقا آشپز گروه ما در بیستون کرمانشاه (تابستان ۱۳۸۱) و یا مَمداَقا اَشپز گروهمان در گیان نهاوند (تابستان ۱۳۸۲)، دربارهٔ روش پژوهش و کاوش مهرداد ملكزاده واقعاً چه مىتوان شنيد؟

و این نمونهای است بس روشن از میزان سهلانگاری و آسانگیری سرپرست و مجری محترم «طرح بازنگری سیلک» در مواجههٔ با منابع اطلاعاتی کار پژوهشی خویش! کسی چه میداند که ایشان شخصاً خود چهها که در مورد روش کار گیرشمن در سیلک از آقای قاسم میمهای نشنیده و نیاموخته است؟

یکی دیگر از معتمدان محلی «طرح بازنگری سیلک»، آقای عباس اعتمادفینی است که صفحاتی از کتاب به معرفی داستان گونهٔ سرگذشت وی و پدرش، استاد احمد، ۱۹ اختصاص داده شده (زیگور ات سیلک، ص

یکی از کسانی که حضورش در هیئت بسیار مغتنم بود أقاى عباس اعتمادفينى است. شرح پيوند اين شخص با باستان شناسی ایران حکایتی است شیرین و دلچسب. شادروان گیرشمن در سال ۱۳۱۲ خورشیدی برای نخستین بار کاوش در سیلک را آغار کرد. در آن زمان شخصی به نام آقای حسین خیرخواه، دایی مادر اقای عباس اعتماد، سرکارگر کارگاههای گیرشمن بود. استاد احمد اعتمادفینی که بنای استادکاری بود، پدر آقای عباس اعتماد، یکی از کارگرانی بود که به عنوان **کارگری ساده در حفاری سیلک شرکت داشت**. روزی استاد احمد از سرکارگر سئوال میکند "این فرنگی در اینجا دنبال چه چیزی میگردد؟" اقای خیرخواه جوابی میدهد که استاد احمد قانع نمی شود و بحث أن دو طولانی می شود. مرحوم گیر شمن که شاهد ماجرا بود استاد احمد را به حضور میخواهد و از او ماجرا را می پرسد. استاد احمد از گیرشمن سئوال می کند شما در اینجا به دنبال چه چیزی هستید؟. گیرشمن جواب میدهد من به دنبال دیواری خشتی هستم. استاد احمد پاسخ میدهد فعلاً که کارگران مشغول حفاری دیوار هستند. گیرشمن از او می پرسد آیا می توانی بر دیوار را پیدا کنی؟ استاد احمد جواب مثبت می دهد و موفق به مشخص کردن بر دیواری خشتی در یکی از جبهههای "سازه عظیم" (همان زیگورات) میشود. در این موقع گیرشمن اَقای خیرخواه را از سرکارگری معزول و مرحوم **استاد احمد اعتمادفینی** را به عنوان سرکارگر جدید حفریات سیلک منسوب میکند که تا پایان عمر در این سمت باقی میماند و همیشه همراه گیرشمن به حفریات مختلف میرفت. در یکی از سفرها و هنگام کاوش در ایوان کرخه، که در سال ۱۳۲۸ انجام گرفت، آقای عباس فینی که پسری حدود دوازده ساله بود همراه پدر به آنجا میرود و

در خانه گیرشمن مشغول کار میشود. پس از فوت پدر، اَقای عباس اعتمادفینی سرکارگر هیئتهای حفاری گیرشمن و جانشینان او میشود و تا ۱۳۵۷ در این سمت در هیئت باستان شناسی فرانسه در ایران انجام وظیفه میکند. آقای عباس اعتمادفینی از آغاز تا پایان خاکبرداری در زیگورات چغازنبیل به مدت ۱۳ سال به عنوان سرکارگر، سرپرست مرمت و حفاظت حضور داشته و انجام وظیفه کرده است. پروفسور ژان پرو، رئیس هیئت باستان شناسی فرانسه در ایران ... مسئولیت مرمت و حفاظت آپادانای شوش را نیز به آقای عباس اعتمادفینی واگذار کرده بود. هیئت "طرح بازنگری سیلک" **با پرس و جویهای** پیگیر موفق شد تا اُدرس اَقای عباس اعتمادفینی را به دست آورده با تماس با ایشان **سرپرستی کارگران را در هیئت** به ایشان پیشنهاد کند که ایشان نیز خوشبختانه پذیرفتند و از همان روز ۱۴ دی ماه مشغول انجام وظیفه شدند. در پایان نخستین فصل پژوهش "طرح بازنگری سیلک" حفاظت اضطراری اولیه کارگاهها نیز به ایشان محول گردید. از ایشان به خاطر همکاری با هیئت و ارائه تجربیاتی که در امر حفاظت و مرمت اضطراری داشتند بسیار بسیار سپاسگزارم و امیدوارم این همکاری همچنان ادامه داشته باشد.

این \_تقریباً \_ همهٔ آن چیزی است که در کتاب دربارهٔ او آمده، اما چیزهایی نیز در این میان به قلم نیامده که هم اینک در اینجا می خوانید؛ آقای عباس اعتمادفینی از همکاران غیر رسمی تشکیلات باستان شناسی به شمار می آید؛ او آن هنگام که از آغاز کاوشهایی باستان شناختی، در موطن خود، کاشان، هر چند در اریسمان آگاه شد، از خود بیخود شد، و سراسیمه، مشتاقانه و عاشقانه خویش را به آنجا رسانید و پس از سالها دوری از باستان شناسی و باستان شناسان چند صباحی را با آنان گذارنید؛ هم ایشان از سر ذوق، علاقه و عشق به آثار ملی، و بناهای تاریخی و فرهنگی کاشان، همکاریهای بسیاری با ادارهٔ میراث فرهنگی این شهرستان داشته و دارد؛ و از جمله اینکه از نوروز سال ۱۳۷۹ او در مقام راهنما \_یعنی حتی پیش از شروع نخستین فصل کار میدانی «طرح بازنگریِ سیلک» \_گردشگران و بازدیدکنندگانِ نوروزی و تعطیلات تابستانی را در بازدید از برخی آثار تاریخی کاشان، و هم تههای سیلک همراهی و توضیحات بس روشن، آموزنده و جالبی ارائه می کرده.

توضیحات آقای عباس اعتمادفینی در سیلک از سلک همان داستانهایی بوده که برایتان نقل کردیم؛ اینکه او و پدرش مناسبتها با گیرشمن داشتهاند و زیگورات چغازنبیل را برای آن پروفسور فرانسوی حفاری کردهاند و بنابراین ویژگیهای ساخت وساز زیگوراتها را بسی خوب میشناسند؛ همچنین این نکته که آن سازهٔ بزرگی را که در سیلک می بینید، زیگوراتی است و این مهم را همایشان به دلیل سالها کار با گیرشمن دریافته!

شاید که آقای عباس اعتمادفینی آن هنگام که در اوان جوانی در چنازنبیل شاهد کاوش زیگورات و ایجاد نقبی در دل آن بوده به این اندیشه افتاده باشد که لابد باستان شناسان فقط با زیگوراتها چنین می کنند و چون از پدر شنیده و هم خویش دیده بود که گیرشمن در سیلک هم چنین نقبی زده، پس به این نتیجه رسیده که «سازهٔ بزرگ» سیلک لابد خود یک زیگورات است؛ و به گمان ما حذف این بخشهای خاص از سرگذشت خاندان اعتمادفینی، ممیزی فراهم آورندهٔ کتاب است که هنگام روایت بر اصل داستان اعمال شده!

عباس اعتمادفینی از خیل آن رادمردانی در باستان شناسی ماست که رفتهرفته نسلشان رو به خاموشی و فراموشی میرود: سرکارگران فنی؛

آن هنگام که پانزده سال پیش از این برای نخستین بار نگارنده افتخار و فرصت حضور در یک گروه باستان شناسی را یافت، اما، اینان در گروههای مختلف حضوری فعال و جدی داشتند. طی پانزده سالی که گذشت یکان یکان یکان یا بازنشسته شدند، یا از کار افتادند و یا به سرای باقی رخت بربستند. یادم آید که دیرزمانی پیش از این استاد سیدمحمود موسوی وعدهام داده بود که درباب اینان و نقششان در باستان شناسی ما مقالتی خواهد نوشت به نام «خادمان بینام و نشان باستان شناسی ایران»؛ خواهد نوشت به نام «خادمان بینام و نشان باستان شناسی ایران»؛

ولیک باید بی پرده گفت که حضور اینان در باستان شناسی ما سُنتی فرنگی مآبانه بود و هست؛ نسل متقدم باستان شناسان فرنگی که خود شخصاً بنابر دلایل عدیده عملاً نمی توانستند باگروه بعضاً پُرشمار کارگران هیئت ارتباط درستی برقرار کنند نیاز به وجود و حضور واسطههایی می داشتند که هم نظم را در کارگاههای حفاری اعاده کنند و هم نقش دیلماج را ایفا نمایند؛ اینجاست که سُنت حضور سرکارگر بومی و محلی در هیئتهای باستان شناسی فرنگی پدید آمد و در هیئتهای باستان شناسی ایرانی هم به بهانههای دیگر، تداوم یافت. نگارنده خود در هیئتهای باستان شناسی متعدد و مختلف بسیاری از این عزیزان را ملاقات نموده و با جمعی از آنان کار کرده: در کوه خواجه (۱۳۷۰) با شادروان علی زارع، در حریرهٔ کیش (۱۳۷۱) با آقای علی شیر خالدیان، در هگمتان (۱۳۷۳) با آقای علی شیر خالدیان و محسن عالیخانی، در سرخدم لکی مصطفی پور، و در زیویه (۱۳۸۰) با آقای سیدمرتضی موسوی و...

اما باید توجه داشت که حضور این عزیزان در گروههای باستان شناسی عملاً بسان تیغی دو دَم است؛ ضمن اینکه اینان به دلیل سالها تجربه، تخصص و تبحر در بخش عملی کار حفاری، همچون چشمی بینا و دستی توانا در کاویدن دل خاک به یاری باستان شناس می آیند؛ گاه نیز به دلیل نداشتن دانش و بینش علمی در فهم واقعی آنچه در خاک زیر کلنگشان میگذرد، دچار مشکل می شوند و باستان شناسی را که تمامی کار حفاری را بدانها سپرده باشد، به کژراهه می کشانند؛ نگارنده شخصاً بارها خشت تراشیها و دیوارسازی هایی را دیده که نه از روی گمراهی و تباهی و سوءنیت بلکه از سر خیرخواهی و دلسوزی و حسن نیت انجام شده. ولی نقش و تأثیر حضور آقای عباس اعتمادفینی در «طرح بازنگری سیلک»، نقش و تأثیر حضور آقای عباس اعتمادفینی در «طرح بازنگری سیلک»، همانگونه که دیدیم احتمالاً مبدع حقیقی و اولی پندارهٔ زیگورات شدن همانگونه که دیدیم احتمالاً مبدع حقیقی و اولی پندارهٔ زیگورات شدن «سازهٔ بزرگ» هماین گرامی مرد است. ۲۰

و ما ــالبته فقط از روی ناچاری ــ باور میکنیم که چنین تأثیرپذیری، اصلاً و ابداً از کسی که آقای قاسم میمهای، آشپزی صدو پنج ساله، را برای شناخت روش کار گیرشمن مرجع و منبع موثقی میشمرد، بعید نیست؛ باید پرسید نکند که از همان نجواهای دونفره با دیگری، درباب زیگورات با آقای عباس اعتمادفینی هم نجواهایی در میان بوده؟ ۲۱

استاد دکتر صادق ملکشهمیرزادی حقاً دانشیمردِ بزرگی است؛ کسانی که خدای ناکرده در این باب از سر عنادو لجاج شک میورزند، بهتر است که به سطور آغازین مقدمهای که این بزرگمرد همچون معرفی مختصر خویش و آکنده از فروتنیهایی مألوف خود بر کتاب نقره کار ان سیدک (ص ۱۵) نوشته رجوع کنندو بعینه در یابند که با کدامین آیتی طرف شدهاند. در آن مقدمه استاد سوابق آموزشی خویش را نقل کرده و هم شمهای از سوابق کاوشهای میدانی بسی پُر شمار خود را؛ در اینجا، اما، صد حیف که ایشان از سوابق پژوهشی و رشتهٔ تخصصی و هم انتشارات علمی خود چیزی ننوشته تا خوانندگان دریابند که ایشان در کدام بخش از دانش باستان شناسی ایران صاحب نظر، صاحب رأی و صاحب اجتهاد است؛ این باستان شناسی ایران صاحب نظر، صاحب رأی و صاحب اجتهاد است؛ این

شاید وظیفهای است که بر گردن ما نهاده شده باشد؛ بی تعارف باید گفت که دکتر ملکشهمیرزادی، متخصص بیبدیل و کمنظیر باستانشناسی پیش از تاریخ مرکز فلات ایران از اَغاز تا دورهٔ شهرنشینی است. بیشترینهٔ مقالات و رسالات و کتب پژوهشی او هم معطوف و مربوط به همین ناحیه و همین دوره است؛ در معرفی استاد هرچه گوییم و مراتب فضل و کمالات أن دانشمند را هرچه شماریم باز هم کم است و باز هم حق مطلب را ادا نتوانیم کرد و این خود حقیقتی روشن است...

اما ایشان \_بیشک\_از باستان شناسی دوران تاریخی و تاریخ دوران باستان ایران چیز زیادی نمی داند؛ نباید هم که بداند؛ مگر یک نفر در چند رشتهٔ گونه گون از شعبات و فروع باستان شناسی، توأمان می تواند صاحب نظر و رأی باشد؟ دقیقاً در همینجاست که مسلماً برای شناخت بودههای باستان شناختی (archaeological facts) از آغاز دوران تاریخی، یعنی دادههای فرهنگ سیلک ۵ (گورستان الف) و ۶ (گورستان ب و «سازهٔ بزرگ»)، از عصر آهن، و تعبیر، تفسیر، تحلیل و تأویل آنها، میبایست دست طلب سوی متخصصان این دوره دراز کرد و از آنان یاری جست.

ریشهٔ واقعی تاریخگذاری «سازهٔ بزرگ» سیلک به دوران آغاز نگارش (پیش عیلامی) و زیگورات پنداشتن آن، همانا به عدم شناخت درست هم از دوران أغاز نگارش و هم عصر أهن بازمیگردد. باید پرسید که زیگورات واقعاً چیست؟ آیا زیگورات فقط یک سازهٔ خشت و گلی جسیم و حجیم است یا خود یک پدیدار فرهنگی خاص بهشمار می آید؟ بهراستی زیگورات چگونه پدیدار فرهنگی است؟ دلایل پدید آمدن این چنین سازههای یادمانی در جنوب میانرودان و جنوب غربی ایران کدام است؟ و آنگاه پرسید که أیا مرکز فلات ایران در أن دورهای که زیگورات سیلک را مربوط بدان می شمرند، مقتضیات پدید آمدن زیگورات را خود جمع آورده بود؟ مناسبات پیچیدهٔ فرهنگی، اجتماعی، اقتصادی که سازههای زیگوراتگون نماد رسیدن جوامع باستانی بدان حد است، در سیلکِ هزارهٔ چهارم ق م مهیا شده

برپاشدن سازههایی همچون زیگورات، در جنوب میانرودان و پس از آن در خوزستان، مسلماً نیازمند فراهم آمدن ملزوماتی و موجباتی خاصی است، مانند غنای اقتصادی، قوام فرهنگی، نظم اجتماعی، رونق بازرگانی، ثبات سیاسی، اقتدار نظامی و غیره. این چنین موجبات و مقتضیات در جنوب میانرودان و دشت شوشان أرام أرام از پایان هزارهٔ پنجم و أغاز هزارهٔ چهارم قم فراهم أمد و رفته رفته شهرها و ابرشهرهایی چون اور و اوروک و... پدیدار شدند و زیگوراتها همچون نماد فرهنگ شهرنشینی میانرودانی و شوشانی ـ پدید آمدند، اما در مرکز فلات ایران چطور؟

فرهنگ شهرنشینی را، تاریخدانان و باستان شناسان به گونههای بسیار متفاوتی تعریف کردهاند و برای آن شاخصههای چندی را برشمردهاند، هر چند که جملگی کاملاً با یکدیگر توافق ندارند ولی فرهنگ شهرنشینی دستکم چند مشخصهٔ عامشمول دارد، مانند: حرفهای و تخصصی شدن فنون و صنایع، پیدایی حکومت و نگارش، وجود اقتصاد بالنده و بازرگانی شکوفا، برپایی بناهای یادمانی، حکومتی و دینی (مجیدزاده ۱۳۶۸ الف)؛ آیا این مقدورات و مقتضیات در سیلک ۴ (همدوره با زیگورات) در مرکز فلات ایران جمع آمده بود؟

پیدایی فرهنگ شهرنشینی خود مولود تطور و تحول دیرپای محلی و آمادگی اوضاع و احوال زیستی و بومشناختی هر ناحیه است. تمامی فرهنگهای بزرگ شهرنشینی شرق نزدیک باستان، یعنی میانرودان سومری ـ اکدی، شوشان پیش عیلامی، مصر، و هند در دشتهای حاصل خیز و بر کنار منابع أبی بزرگ یعنی رودخانههایی چون دجله و فرات، کرخه و کارون، نیل، و سند و پنجاب شکل گرفتند و نه در دل سرزمینهای ناهموار کوهستانی یا نواحی خشک نیمه بیابانی مانند کاشان.

تکامل فرهنگهای بزرگ شهرنشینی در مناطقی مانند میانرودان، شوشان، مصر و پس از آن در هندِ موهنجو دارو و هاراپا، موجب انباشت سرمایه می شد و شرایطی را مهیا می ساخت که در سایهٔ آن فرهنگهای کوچکتر نواحی حاشیهای، که اتفاقاً منابع طبیعی و معدنی فراوانی برای عرضه در اختیار داشتند، می توانستند با ارائهٔ این مواد خام و از طریق مبادلهٔ پایاپای با محصولات کشاورزی شهرنشینان، نیازهای خویش و همآنان را برآورده سازند و بدینقرار در میانهٔ هزارهٔ سومقم وضعیت اجتماعی و اقتصادی بهسامانی را فراهم أورند. دقیقاً به همین علت است که در هزارهٔ سوم قم در فلات ایران پایگاههای بازرگانی یا کارگاههای هنری همچون شهر سوخته، یحیی، شهداد، أنشان، گودین، و سیلک بهوجود میآید، که علت وجودی آنها برون منطقه ای و بر خاسته از مناسباتشان با مراکز بزرگ شهرنشینی در نواحی مجاور (میانرودان و شوشان) است و نه برآمده از نیازهای درون منطقهای. مطالعهٔ تحول و تطور فرهنگ بومی مناطقی چون مرکز فلات ایران، کوهسارهای زاگرس، دشتهای فارس و کرمان و سیستان و بلوچستان نشان دهندهٔ آن است که این مناطق تا پیش از شکوفایی فرهنگ پیش عیلامی سرزمینهای حاشیهای محسوب می شدند و در مقام سنجش با جنوب میانرودان و دشت شوشان از درجهٔ نازلتر پیشرفت فرهنگی، هنری و اجتماعی برخوردار بودند.

باستان شناسی موفق شده که در سرزمینهایی مانند میانرودان، دشت شوشان، مصر و هند، بیش از دوهزار سال روند تکامل فرهنگی، و شکل گیری نهادهای شهرنشینی تا پیدایش حکومتها و شهرها را بازسازی نماید، روندی که در نهایت به ایجاد شهرهای دوران آغاز نگارش منتج شد؛ أیا چنین پیشینهٔ روند تحولات فرهنگی و تمدنی در سیلک کاشان قابل پیگیری است؟

آری، گیریم که «سازهٔ بزرگ» سیلک یک زیگورات است، زیگوراتی پیش عیلامی؛ چرا این زیگورات پیش عیلامی که خود لابد یعنی نمادی از پر اکنش بخشی از فرهنگِ مادی و معنوی عیلامی و پیشعیلامی، در دل فلات ایران تک و تنها افتاده؟ دیگر نمودهای گسترش و پراکنش این فرهنگ از جنوب و جنوب غرب ایران تا خطهٔ کاشان در کجا پنهان شده؟ آیا زیگورات سیلک خود یک جزیرهٔ دور افتادهٔ فرهنگ عیلامی و پیشعیلامی در مرکز فلات ایران بوده؟ و چرا؟ چگونه می شود چنین بعد مسافت میان سیلک و مرکز فرهنگ عیلامی و پیشعیلامی را در جنوب ایران تبیین کرد؟ أیا نباید تا به امروز مجموعه ای از محوطه های پیش عیلامی را منزل به منزل در فاصلهٔ میان زیگورات سیلک تا دیگر مراکز فرهنگی پیش عیلامی شناخته باشیم؟

این درست است که در سیلک گلنبشتههای پیشعیلامی هم یافت شده است (گیرشمن ۱۹۳۴)؛ اما نبشتههایی از این دست همچنین در شهر سوختهٔ سیستان (لَمبرگ-کارلُوسکی و توزی ۱۹۷۳)، تپه یحیی کرمان (لَمبرگ ـ کارلُوسکی ۱۹۷۱ الف)، شهداد کرمان (هینتس ۱۹۷۱)، تُل مَليان فارس (استولپر ۱۹۸۵)، تَل قضير خوزستان (ويتكامب ۱۹۷۱)، و گل نبشتههای پیش سومری در گودین تیهٔ کنگاور (یانگ ۱۹۷۴) هم یافت شده، نکند که در آنجاها هم زیگور اتهایی برپا بوده؟

پیش از این وجود گل نبشتههای پیش سومری را در گودین نشانهای از حضور بازرگانان شوشی در شاهراه خراسان بزرگ دانستهاند (وایز و یانگ ۱۹۷۵)، وجود گلنبشتههای پیشعیلامی در شاهراه بازرگانی جنوب ایران هم نشانهای از مبادلات تجاری و اقتصادی میان شرق و غرب فلات است، همچنان که به احتمال قریب به یقین در تپه یحیی دقیقاً به همین گونه بوده (لَمبرگ ـ کارلُوسکی ۱۹۷۱ ب)؛ احتمالاً وجود چنین گلنبشتههایی در سیلک را هم باید به حضور جمعی از بازرگانان نسبت داد (بسنجید با نتیجه گیری آمیه ۱۹۸۵).

گروهی بازرگان که \_مانند بازرگانان شوشیِ گودین \_ بسی دور از خان و مان خویش در دل فلات ایران در پایگاههایی مستقر شده، مبادلات تجاری و اقتصادی را مدیریت و بر حسن انجام امور نظارت میکردند (بنگرید به: اَلدن ۱۹۸۲ و نیز روایت فارسی مباحث وی در: ولی پور ۱۳۸۰). گل نبشتههایی که در اینجا یافته ایم نیز اوراد و مزامیر مذهبی و مربوط به زیگورات تخیلی آنان نیست که یقیناً مانند دیگر متون پیش سومری و پیش عیلامی، اینها هم اسناد تجاری، و اداری و مالی است.

تحلیل ماندههای فرهنگی در گودین (دورهٔ ۵)، سیلک (دورهٔ  $\mathfrak{K}_{1-1}$ ) و یحیی (دورهٔ ۴ج) نشان دهندهٔ الگوهای فرهنگی به غایت همسانی است؛ لایهٔ استقراری فرهنگ بیگانه در این محوطهها به مکانی واحد در بالای تپهٔ اصلی منحصر می شود. در سیلک و نیز در یحیی این ساخت و سازها گویا از مابقی بافت استقراری کاملاً مجزا بوده. در گودین و در یحیی، سفالینههای نوع بیگانه فقط بخش ناچیزی از مجموع کل تکهسفالها را دربرمی گیرد و سفال سبک محلی کماکان فراوانی خود را حفظ کرده. این الگو نشان می دهد که گروههای کوچکی از بیگانگان به چنین سرزمینهای کوهستانی در شمال و شرق قلمرو بومی خویش وارد شدهاند. پُر مسلم است که در گودین حوالی ۳۲۰۰قم و سیلک و یحیی حدوداً یکی دو سده پس از أن روابط به وجود آمده، موجب وامگیری مطلق از فرهنگ بیگانه در نقاط اشغال شده و حواشی أنها نشد (بنگرید به: ألدن ۱۹۸۲، ص ۶۲۱). این واقعیت حاکی از آن است که این دو گروه (بیگانگان و بومیان) از لحاظ قومی، فرهنگی و قاعدتاً زبانی، از یکدیگر جدا بودند و ساکنان محلی چیرگی بی چون و چرای فرهنگ بیگانه را نپذیرفته بودند. کوچکی فضای استقراری بیگانگان با این پنداره که اینها نظارتی سیاسی یا نظامی بر محلهایی چون گودین، سیلک یا یحیی داشتهاند، منافات دارد. شاید که بومیان مستقر شدن بازرگانان بیگانه را به جهت منافع اقتصادی و اجتماعی که نصیبشان میکرد پذیرا شده بودند.

همان گونه که پیشتر گفتیم، حضور بیگانگان در گودین ۵ را به وجود یک پایگاه بازرگانی شوشی یا پیش سومری تعبیر میکنند؛ اینان گودین را جهت سهولت مدیریت بازرگانی در شاهراه خراسان بزرگ برگزیده بودند، ولی بر اثر تهاجم مردمانی با فرهنگ یانیق، گسستی در بازرگانی این شاهراه پیش آمد، بدینسان بازرگانان شوشی جهت تداوم مبادلات تجاری با سرزمینهای شرقی، به سیلک روی آوردند (مجیدزاده ۱۳۶۸ الف، ص ۱۲۵–۱۲۳)، و سرانجام پس از چندی با مأیوس شدن از این مسیر، برای برقراری روابط تجاری مجدد روی به شاهراه جنوب فلات کردند و مبادلات خود را به واسطهٔ تَل قضير، تُل مَليان و تپه يحيى انجام دادند (وايز و یانگ ۱۹۷۵، ص ۱۳). جایگیری ساختمانهای بیگانگان در بالاترین قسمت تپه در گودين، سيلک و يحيي، امکاناتي خاص را براي اين بازرگانان فراهم آورده بود که در آن میان امن تر بودن و اشراف داشتن شایان یادآوری است؛ ولی این اصلاً بدین معنی نیست که این گروه خُرد بازرگان بیگانه به نوعی بر بومیان محل تسلط و غلبه داشتهاند، چون واقعاً بسی بعید است که چنین گروههای کوچکی قادر باشند مناطقی بزرگ را تحت قیمومت و قیادت خویش در آورند، بنابراین حتی پُر دور نیست که گمان بریم این جماعاتِ مختصر، هر آینه خود را در خطر معارضه و منازعه می دیدند (ولی پور ۱۳۸۰، ص ۳۲)؛ و بدین ترتیب هرگز نمی توانستند نیروهای کار بومی و محلی مسلماً بیانگیزه از لحاظ دینی و فرهنگی را بهسادگی برای برآوردن چنین زیگوراتی به بیگاری گیرند!

دانستن کمی جغرافیای تاریخی هم بد نیست؛ آنچونان که متنهای جغرافیایی گواهی میکنند سرزمینهای عیلامیان و فرهنگ پیشعیلامی یا عیلامی هرگز تا مرکز فلات ایران و ناحیهٔ ماد سپسین کشیده نمی شده (بنگرید به: والا ۱۹۹۳). در حقیقت عیلامیان همیشه مالکالرقاب نیمهٔ

جنوبی فلات ایران بودهاند و نه نیمهٔ شمالی آن. کاشان به هیچ روی بخشی از قلمرو فرهنگ ماذی و معنوی پیشعیلامی و یا عیلامی بهشمار نمی آمده، اینجا بخشی از ماد آینده است؛ بدینسان حضور گروهی بازرگان پیشعیلامی یا عیلامی در تاریخ تطور فرهنگ بومی سیلک (سیلک ۴) را فقط و فقط میبایست به مانند میان پردهای زودگذر تلقی کرد؛ بر این باوریم که آن گروه بهاحتمال قریب بهیقین کمشمار بازرگانان اگر میخواستند هم نمی توانستند برای خویش و برای برآوردن نیازهای مذهبی خویش، زیگور اتی بنا کنند؛ پُر واضح است که مقدورات و ملزومات و مقتضیات چنان کاری بزرگ هرگز در اختیارشان نبوده. کمااینکه دوستان و همکار انشان هم نه در گودین زیگور اتی بنا کردند و نه در شهر سوخته، همکار انشان عیلامی).

#### [ ۱۰] "زیگورات سیلک``، جغرافیایِ تاریخیِ مادِ شرقی و باستانشناسی دورهٔ ماد

در واپسین سطور مقالهٔ اول (ص ۵۴، تُکَ ۲۷) دربارهٔ گوشهای از مباحث جغرافیای تاریخی سیلک چنین نوشته شده است:

در سمیناری که برای ارایه گزارش اجمالی فعالیت پژوهشی نخستین فصل "طرح بازنگری سیلک" در روز یک شنبه ۲۹ اردیبهشت ماه ۱۳۸۱ در موزه ملی ایران (موزه ایران باستان) برگذار شده بود آقای سیفالله کامبخش، از باستانشناسان برجسته، پرکار، مطلع، خوش فکر و خوش قلم ایران، اظهار داشتند که در سال ۱۳۵۴ دکتر رابرت دایسون و دکتر کایلر یانگ پس از بازدید از سیلک به ایشان گفته بودند که در منابع آشوری در متنی که به بازدید یکی از پادشاهان آشور از سیلک اشاره میکند نام سیلک به صورت "شیلکا" و یا "سیلکا" [کذافی الاصل] آمده است. امید است کسانی که با متون آشوری آشنایی دارند صحت و سقم این اظهار نظر را به صورت مقالهای برای چاپ در گزارش بعدی در اختیار "طرح بازنگری سیلک" قرار دهند.

آری سخنان استاد عزیز آقای سیفالله کامبخشفرد را در این باب، جملگی کسانی که در جلسه حضور داشتند شنیدند و علاوه بر آن شنیدیم که ایشان در تأیید زیگوراتبودن «سازهٔ بزرگ» علاوه کردند که: «حتماً آشوریان از وجود این زیگورات با خبر بودند و چون آنان به شوش هم لشکر کشیده و زیگورات شوش را ویران کرده بودند، به سیلک هم لشکر کشیدند تا این زیگورات را هم ویران سازند» (ا؟)؛ اما خلط مباحث تاریخی هم اندازهای دارد: زیگورات پیشعیلامی سیلک، لابد مورَخ به حدود سدههای اندازهای دارد: زیگورات پیشعیلامی سیلک، لابد مورخ به حدود سدههای بایانی هزارهٔ چهارم قم، کجاو لشکرکشیهای آشوریان به عیلام و مادستان در سدههای آغازی هزارهٔ یکمقم، کجا؟ در این میان که نزدیک به دو هز ار و پانصد سال فاصله است!

اما راستش را بخواهید اصلاً و ابداً نیازی به این نبوده و نیست که چنین اطلاعی به گونهٔ دست دوم و به واسطهٔ این و آن به دست آید، چون که نخستین کاوشگر سیلک، گیرشمن، در معروفترین کتابش، ایر ان از آغاز تا اسلام، خود بدین مهم صریحاً اشاره کرده؛ او مینویسد (گیرشمن ۱۹۵۱، اصل فرانسه ص ۷۳؛ ترجمهٔ فارسی ص ۹۳):

... پادشاه آشور [ تیگلتپیلِسَر سوم]، عساکر خود را به کوه بیکنی یا دماوندو کنارههای کویر نمک رسانید. در میان نامهای شهرها و قلعههای تصرف شده، ذکر شیرککی یا شیلککی به میان آمده، که ممکن است همان سیلک باشد.

و حتى \_احتمالاً \_ باید چنین پنداشت که منبع آگاهگر دایسُن و یانگ هم در این باب فقط همانا اشارت گیرشمن به این موضوع بوده ... ۲۲

در اینجاست که ما و هم شما \_واقعاً \_ از میزان وقوف سرپرست و مجری «طرح بازنگری سیلک» به کُنه نوشته های مربوط به سیلک سخت در عجب می شویم! این کتاب، ایران از آغاز تا اسلام، را شادروان دکتر محمد معین به سال ۱۳۳۶ ـ نزدیک به ۵۰ سال پیش ـ ترجمه کرده و در اختيار خوانندگان فارسي زبان نهاده. تأليف گيرشمن تقريباً طي نيم قرن گذشته دمدستی ترین کتاب باستان شناسان ایرانی بوده: دانشجویان و دانشگاهیان. و اما نویسندهٔ ما از مفاد مربوط به سیلک در آن ـ به شهادت نوشتهٔ خودش ـ گویا یکسره بی خبر مانده؛ یعنی در تمام سالیانی که زندگی ایشان، همان طور که از مقدمهٔ کتاب نقره کاران سیلک (ص ۱۵) بر می آید، از سال ۱۳۳۹ تاکنون با باستان شناسی ایران و باستان شناسان ایرانی، عجین شده بود، در تمام سالهای دانشجویی باستان شناسی در ایران و فرنگستان و پس از آن تمام سالهای استادی باستان شناسی پیش از تاریخ ایران در دانشگاه تهران، حتی یکبار هم که شده آن کتاب را به دقت ورق نزده تا خود شخصاً بعینه مطالب مربوط به سیلک را در آن کتاب ببیند و بخواند و زمانی که چنین چیزی را از دهان دیگری \_اقای سیفالله کامبخش فرد \_ می شنود چنان دچار اعجاب واستعجاب نگردد و به دیگران سفارش تحقيق موضوع و تأليف مطلب ندهد.

چنین بی خبری شاید به ذاتِ خود برای یک نفر باستان شناس بزرگ و پرسابقه، استاد پُراطلاع و ممتاز دانشگاه، مدرس واحد ایران پیش از تاریخ که لابد مبحث سیلک هم در برنامهٔ درسی اوست، ایران در پیش از تاریخ (ملکشهمیرزادی ۱۳۷۸) شامل فصل مربوط به سیلک، کتابی نوشتهٔ همهاوست، ایراد بزرگی نباشد؛ اما آن هنگام که شما به مقام سرپرست و مجری «طرح بازنگری سیلک» منصوب و عازم کاشان و به کاوش مشغول می شوید، قاعدتاً می با یست هر آنچه که تاکنون درباب سیلک در زیر چرخ کیود گفته یا نوشته اند، بدانید و از بر باشید؛ اما صد افسوس ...

و این نیست مگر بدان علت که دانش جغرافیای تاریخی در جامعهٔ فرهیختاری ما بسیار مظلوم و مهجور واقع شده، شاید بدین دلیل که مقام آن در میان علوم انسانی هنوز به خوبی شناخته نشده؛ جغرافیای تاریخی، هم جغرافیاست و هم تاریخ، اما گویا که نه جغرافیاست و نه تاریخ؛ اهل جغرافی آن را در حیطهٔ علوم تاریخی میشمرند و بدان عنایتی ندارند و اهل تاریخ آن را در زمرهٔ علوم جغرافیایی میدانند و بدان رقبتی ندارند؛ حساب باستانشناسیِ رسمیِ سازمانی و تشکیلاتیِ ما هم که از پیش روشن است ...

روس است، ولی ما از آن المهیهای جغرافیایی مربوط به ایران باستان بسیار است، ولی ما از آن بسیار نمی دانیم چون تا بدین روز بدان به صورتی جدی نپرداخته ایم. چیزهایی به گوشمان خورده است اما بسیار سطحی از آن می دانیم؛ همه مان دستِکم نام دو متن جغرافیای تاریخی باستانی را بر اساس نام نویسندگان آن بسیار شنیده ایم: جغرافیای استرابن و جغرافیای بطلمیوس، ولی از هر هزار نفر دانش آموختهٔ باستان شناسی، تاریخ و جغرافی شاید یک نفر هم خود به چشم خویشتن این دو متن را حتی یکبار ندیده باشد. ما، واقعا، از جغرافیای تاریخی چه می دانیم؟ پس بدین ترتیب چنین بی اطلاعی و نا آگاهی همچون نمادی از باستان شناسی بی خبر از جغرافیای تاریخی و جغرافیایی در باب سیلک، خفرافیای تاریخی مادستان در دورهٔ آشور نو قلیل است و نه اینکه ما از جغرافیای تاریخی مادستان در دورهٔ آشور نو قلیل است و نه اینکه آمدن نام سیلک در نبشته ای جغرافیایی از آشوریان عجیب است. آنچه سخت قلیل می نماید دانسته های ما از باستان شناسی ماد شرقی است ...

آری از دیرباز تاریخ و جغرافیای تاریخی مدعی بودند که ری کلان شهری مادی بوده و ناحیتِ شرقی مادستان بنا بر اعتبار آن شهر، مادری، مادر رازی نامیده می شده. متنهای یونانی نیز برایمان نقل کردهاند که

این ناحیه، راگیانِ مِدیا ( $Pa\gamma nav \acute{n} M \eta \delta \acute{n}$ ) خوانده می شده (وایسباخ ۱۹۱۴)؛ اما باستان شناسی تا آن زمان و تا کنون موفق نشده، ردی و نشانی از ری روزگار مادها بیابد! (با این حال بنگرید به: کابلی [زیر چاپ]).

و البته فقط یک چند سالی است که می توانیم در پرتو کاوشهای باستان شناختی نسبتاً جدید در دژ مادی اُزبکی در ساوجبلاغ (مجیدزاده با ۱۳۷۷، [۱۳۸۹، [۱۳۸۹]) و یا در گورستان صَرم در کهک (پوربخشنده و سرلک [زیر چاپ]) و با استعانت از یافته های فرهنگ مادّی، نوشته های متون پُرشمار تاریخی و جغرافیای تاریخی را مبنی بر آنکه سرزمین مادان تا اقلیم ری و حتی نواحی شرقی تر ادامه می یافته، تأیید کنیم. بدین سان در زمانهٔ ما، ماحصل کاوشهای گیرشمن که کشف دژی ـ سازهای از دورهٔ ماد در سیلک بودگویا، با وجودگذشت سالیان دراز، اکنون دیگر مشمول مرور زمان شده و یافتن رد پای مادها در ماد شرقی در نظر برخی کمی عجیب می نماید، تا بدان حد که در نفی و کتمان آن می کوشند!

اما \_ به واقع \_ يُر روشن است كه از ديدگاه جغرافيايي، سيلك هم در ماد شرقی واقع شده؛ جغرافیون باستان جملگی، سرزمینی را که از شمال شامل سیلک و کاشان امروزی نیز می شده، بخشی از مادستان می شمردند، ایالت بزرگ پارائیتاکِن (Παραιτακηνή) در شرق خاک ماد به مرکزیت اصفهان کنونی (مثلاً: جغرافیای اِسترائن، در کتابهای دوم، یازدهم، یانزدهم، شانزدهم؛ بطلمیوس، جغرافیا، کتاب ششم، فصل ۴، بند ۲۳ یلینیوس، کتاب ششم، فصل ۲۷، بند ۳۱ و بسیاری دیگر). آری اینجا از دیرینه ترین ایام بخشی از خاک مادستان بوده و ساکنان آن نیز از مادان بودهاند و این حدیثی بس متواتر است (ترایدلِر ۱۹۶۵)؛ هِرودُتوس در بند ۱۰۱ از کتاب یکم تواریخ، یکی از شش قبیلهٔ مادی را پارائیتاکنیان (Παραιτακηνοί) مي خواند، على الرسم اين قبيلهٔ مادي را ساكنان همين ناحیهٔ اصفهان و کاشان میشمرند. اگر گواهی نوشتههای تاریخی و جغرافیایی را بیذیریم، خطهٔ کاشان کنونی در نیمهٔ نخست هزارهٔ یکم قم یارهای از سرزمین مادان بود، اینان در مسیر کوچ خویش از مرزهای دورتر شرقی یای به ناحیهٔ سیلک نهاده و دراینجا سکنی گزیده بودند (گیرشمن بر این نکته تأکید خاص دارد: ۱۹۷۷، ص ۵۵-۵۴)؛ اینان در تپهٔ جنوبی سیلک بر روی آثار دورههای پیشین تمدنی، بنایی بلند برآورده بودند.

باید گفت که یافتن محوطه هایی از دورهٔ ماد همچون سیلک، ازبکی و صرم در شرق مادستان \_به هیچ روی \_ نه عجیب است و نه غریب؛ در باستان شناسی ایران هنوز کارهای ناکرده بسی بیش از کارهای کرده است. همچنین غالباً نتایج همین پژوهشهای باستان شناسی اندک و انگشتشمار ما نیز چاپناشده باقی میماند و خاک میخورد و دست آخر هم آرام آرام به دست فراموشی سپرده می شود. در میان چنین محوطه هایی بجاست به عظیمآباد ری (کابلی [زیرچاپ])، قلعه ایرج ورامین (ملکزاده [زیر چاپ])، کَلاک کرج (یغمائی و پوربخشنده [منتشر نشده] و ملکزاده [أمادهٔ چاپ])، سگزآباد قزوین (ملكزاده [دردست أمادهسازی])، زاربُلاغ قم (عابدی امین [منتشرنشده])، قلی درویش جمکران (سرلک [منتشرنشده] و [دردست آمادهسازی])، شمشیرگاه خورآباد (فهیمی [زیرچاپ])، واسون کهک (موسوی [منتشرنشده] و ملکزاده [منتشر نشده])، و همچنین گور تان اصفهان (چوبک و جاوری [ زیر چاپ]) اشاره کنیم که اگر فقط نتایج پژوهشهای مقدماتی انجام یافته در مورد آنها تماماً مجال نشر یابد، کتابنامهٔ باستان شناسی ماد شرقی بسی پُربارتر و فربه تر از حال خواهد شد، چه رسد به أنکه در هر یک کاوشهای باستان شناختی یی گیر و پُر دامنهای انجام گیرد!

چشمانداز فرهنگ باستانشناختی شرق مادستان در نیمهٔ نخست هزارهٔ یکم قم بدون در نظر آوردن سیلک نامشخص، نامعلوم و ناقص خواهد بود. در مجموعهٔ فرهنگی ماد شرقی ناحیهٔ کاشان موقعیت ممتاز و

سیاسی و ... اشاره دارد؛ به گمان ما گره کور کلاف دقیقاً در همین جاست! و نهفته در عدم درک و فهم باستان شناختی صحیح از اهمیت و موجبیت فرهنگی سیلک ۴؛ که خود شایستهٔ بحث مستوفای مستقل دیگری است (نیز در پرسشهای ۲۰ تا ۲۵ دقت کنید و بنگرید به بحث پایانی بند [۹] در همین مقاله).

در پاسخ مناسب به پرسش ۱۷، اینکه زیگورات سیلک «عبادتگاه پیروان آیین نیایش خورشید» بوده، زبان و بیان ما حقیقتاً الکن و قاصر است...

و اما پرسش سخت دلکش ۱۸ (همان، ص ۴۱):

با توجه به اینکه چهار گوشهٔ زیگورات منطبق با چهار جهت اصلی است، مهندس سازندهٔ زیگورات اطلاعات نجومی و ریاضی را برای انجام محاسباتی تا این اندازه دقیق چگونه به دست آورده بود؟ آیا در زمان ساخت زیگورات عدد "صفر" شناخته شده بود؟

پرسشی که در نوع خود آیتی است از علوم دقیقه! خوانندهٔ مظلوم بی خبر از همه جا و بی اطلاع از تاریخ علم که داستان عدد صفر و تاریخچهٔ آن را نداند، و یا نداند که اصولاً برای یافتن مختصات چهارجهت اصلی نیازی به دانستن عدد صفر نیست لابد که هنگام خواندن این سطور در کتاب زیگورات سیلک سخت در شگفت می شود با خود می گوید جَل المخلوق! سپس از خود می پرسد که «مهندس سازندهٔ زیگورات» به راستی چگونه چهار گوشهٔ زیگورات خود را با چهار جهت اصلی تطابق داده، او لابد عدد صفر را می شناخته است...

اما نویسندهٔ ما با طرح کردن این پرسش همانا بعینه و بی هیچ مماشات نشان داده که از تاریخ علم و ریاضی \_تحقیقاً \_ هیچ نمی داند! در عهد باستان و حتی در زمانهٔ ما هم، محاسبات دقیق الزاماً منوط به دانستن عدد صفر نبوده و نیست؛ ای کاش بروند تاریخ ریاضیات بخوانند، تاریخ علم بخوانند و دریابند که مثلاً بابلیان قرنها پیش از آنکه ریاضیات هندی عدد صفر را به جهانیان عرضه دارد، دقیق ترین محاسبات ریاضی را انجام می دادند، حتی تاریخ وقوع خورشید یا ماه گرفتگیهای سدههای آینده را بعدقت پیش بینی می کردند؛ البته که کشف عدد صفر محاسبات را بسی ساده تر کرد و هم اینک ریاضیات بدون دانستن صفر عملاً بی معنی است، ولیک قضیه در جهان باستان ابداً بدین شکل نبوده! ای کاش اگر دورادور درباب اهمیت عدد صفر چیزی به گوشمان خورده باشد، آن اطلاع دست و پا شکسته و ناقص را در کتابی که به عوض گزارش توصیفی مقدماتی فصل نخست «طرح بازنگری سیلک» ارائه کرده ایم، نیاوریم و موجب گمراهی نخست «طرح بازنگری سیلک» ارائه کرده ایم، نیاوریم و موجب گمراهی اذهان خواندگان خود را فراهم نکنیم؛ ۳۲ فراموش نکنیم که در اخلاق علمی، مسئولیت پذیری از ذات خود علم بسی مهمتر و شریفتر است.

و پرسش سخت دلکش تر از قبلی، پرسش ۱۹ است (همانجا):

عدد "۵" که در اندازههای مختلفی که در ساختمان زیگورات بکار برده شده است به صورت چشمگیری مشاهده میشود چه نقشی در ریاضیات زمان احداث زیگورات دارا بوده است؟ مثلاً در ابعاد خشتها، در ابعاد سکوی اول قبل از افزودن بخشی به قسمت شرقی آن، در ابعاد سکوهای دوم و سوم. در خشتها در طول و عرض و ضخامت اندازهها به پنج ختم [می]شوند طول و عرض به پنج ختم میشود (۴۵×۳۵»)، در سکوی اول نیز اندازه طول و عرض به پنج طول و عرض به پنج ختم میشوند (سکوی دوم و سوم نیز اندازههای طول و عرض به پنج ختم میشوند (سکوی دوم ۳۵×۳۵»

این پرسش هم یکی از نشانههای همان عدد و رقم بازیهای مورد علاقهٔ سرپرست و مجری «طرح بازنگری سیلک» است، که پیشتر مواردی از آن را متمایزی داشته و همچون میانجی بین نواحی شمالی خود به مرکزیت ری (راگیانای مادی) و نواحی جنوبی خود به مرکزیت اصفهان (آسپادانای مادی) عمل میکرده؛ اگر ری رونق اقتصادی و شکوه خویش را مرهون موقعیت سوق الجیشی ویژه در میانهٔ شاهراه بازرگانی خراسان بزرگ می بود و اصفهان رفاه اقتصادی و غنای خویش را مدیون شکوفایی کشاورزی وابسته به زنده رود، کاشان از کدام روی مرکز و مستقر مردمان شده؟

پاسخ بدین پرسش تاریخی و جغرافیای تاریخی خود موضوع مقالتی مستقل خواهد بود با نام «سیلک» و دورترین مرزهای پیشروی سپاهیان آشوری در دل ماد شرقی: " جویندگان زر و سیم و  $\dots$  که انشاءالله بهزودی منتشر میشود؛ در آن مقاله به پارهای دلایل برآمدن ناحیهٔ کاشان پرداخته ایم و از جمله اینکه برخلاف ری (قطب بازرگانی ماد شرقی) و اصفهان (قطب کشاورزی هماین سامان)، کاشان نه در میانگاه مسیر مهمترین شاهراههای بازرگانی عهد باستان واقع بوده و نه رودی پُر آب، کشاورزی خودبسنده ای را در زمین آن می پرورده؛ کاشان، اما، خود به یک معنا قطب معدنی، صنعتی و فنی ماد شرقی می بوده  $\dots$ 

#### بیست و پنج پرسش

چند صفحهٔ پایانی مقالهٔ اول (ص ۴۱-۳۹) در کتاب زیگور ات سیلک، «سخن پایانی» نام گرفته، در این قسمت ۲۵ پرسش درباب زیگورات طرح شده و باز همان عشق و علاقهٔ مفرط به شمردن و شمارش پدیدهها به نمایش درآمده است. برخی از پرسشهای بیست و پنجگانهٔ اینجا عملاً در زمرهٔ مجهولات باستان شناسی محسوب نمی شود، بلکه خود دقیقاً معطوف به کُنش علمی و عالمانهٔ شخص باستان شناس است؛ برای مثال پرسش نخست اینکه «چرا زیگورات سیلک از نظر نقشهٔ کلی، یعنی داشتن ظاهری به صورت سکوهای مطبق، شبیه سایر زیگوراتهای شناخته شده است ولی از نظر جزئیات با آنها اختلاف دارد؟»، مجهولی باستان شناختی نیست! بلکه وظیفهٔ خود کاوشگر سیلک است که در مقالهٔ خویش آنجا که مدعی می گردد کهن ترین زیگورات جهان را یافته باید بدان پاسخ دهد، سرشت این پرسش بسان آن است که اساساً بپرسیم: چرا زیگورات سیلک، زیگورات است؟ و یا چرا زیگورات نیست؟ (این آخری پاسخش با ما، بنگرید به بند [۳] در همین مقاله).

چند پرسش بعدی ـپرسشهای ۲، ۳، ۴، ۵، ۶۰ ۷\_مربوط به توصیف دقیق زیگورات است؛ کاوشگر سیلک در متن مقالهٔ خویش میبایست اینها را مطرح میکرد و به هریک پاسخی شایسته میداد و پس آنگاه با توجیه و تبیین این مسایل مدعی میشد که «سازهٔ بزرگ» یک زیگورات است؛ نه اینکه نخست با کشف و شهود مدعی یافتن کهن ترین زیگورات جهان شویم، وقتی آن را به هیچروی مشابه سازههای زیگوراتگون نیافتیم، پرسش کنیم که چرا زیگورات خودخواندهٔ ما شبیه زیگورات نیست! (بسنجید با بحثهای ما در بند [۵] همین مقاله)

هشتمین پرسش مربوط به پاره آجرهایی با «اثر نقش مهر» است و اینکه اینها متعلق به کجای زیگورات پیش عیلامی فرضی بوده؛ دانستیم که این آجرهای منقوش به عصر آهن ۳ تاریخگذاری می شود، بنابراین پرسش هشتم عملاً خود بهروشنی فارغ از هر گونه معنی است (بنگرید به بند [۶] در همین مقاله).

پرسش نهم هم مرتبط با توصیف ساختاری زیگورات است و تغییر کاربری آن پس از الحاقاتی چند، و قاعدتاً جای این پرسش پیش از طرح ادعای زیگورات بودن سازه در متن مقاله است.

پرسش ۱۰ به تاریخ کشاورزی مربوط است؛ پرسشهای ۱۱، ۱۲، ۱۳، و ۱۴ نشانههایی دیگر از عددبازی مرسوم و معهود را در خود نهفته دارد؛ دو پرسش سپسین (۱۵ و ۱۶) به پیچیدگیهای مناسبات اجتماعی، اقتصادی،

برایتان نقل کردیم ...؛ وای بر ما، و باز هم وای بر ما! اگر اکنون متر در دست می گیریم و خشتها را اندازه می کنیم و ابعاد آنها را از قرار فلان و بهمان متر مرقوم می داریم، این یک قرارداد و مبتنی بر توافقات امروزینهٔ ماست. هماکنون ما به «نظام متری» (metric system) پای بندیم. نظامی که بر مبنای روش دهدهی و با اندازههای خاص خود تعریف میشود؛ آیا اگر \_تصادفاً، أرى فقط تصادفاً \_ پارهاى اندازه گيريهاى ما، أنهم فقط و فقط در نظام مترى، به عدد ۵ ختم شود، بايد دربارهٔ أن داستانسر اييها كنيم؟ أيا در هزارهٔ چهارم قم، زمان ساخت زیگورات، مردمان لابد پیشعیلامی و عیلامی سیلک برای اندازه گیریهای خود، همچون ما از نظام متری دهدهی (اعشاری) استفاده میکردهاند؟ گمان نمیکنم!<sup>۲</sup>

شاید مقصود و منظور از طرح چنان مطلبی در کتاب این است که گفته شود ابعاد و اندازهها در زیگورات سیلک بی حکمت نیست و تابع مقیاساتی است. این درست، اما باید پرسید که واقعاً چگونه؟ بیایید این اندیشه را محک زنیم؛ از این موضوع هم که اساساً نه اندازهٔ خشتها آن است که در کتاب آمده، یعنی به عدد ۵ ختم نمی شود و نه اندازههایی که برای سکوهای فرضى زيگورات قائل شدهاند، واقعاً در مواجههٔ با خود آن سازه ملموس و محسوس است، در میگذریم. مسلماً هنگام ساخته شدن «سازهٔ بزرگ» \_این، هر زمانی که میخواهد باشد\_ ابعاد و اندازهها را با مقیاساتی سنجیدهاند و تنظیم کردهاند، اما این مقیاسها مسلماً بر پایهٔ نظام متری نبوده، حتی اعشاری (دهگانی) هم نبوده، بلکه در عهد باستان و بهویژه در ریاضیاتِ میانرودانی و شوشانی نظام شمارشی، سِتینی (شصتگانی) بوده است؛ بنابراین مسلماً مقیاس اندازهگیری ابعاد و اندازهها در زیگورات سیلک بهمانند امروز دهدهی نبوده، چیز دیگری بوده که عملاً و علناً نمیدانیم، شاید هم هرگز ندانیم، بیایید از برای محکزدن این اندیشه درباب نظام اندازههای مراعات شده در زیگورات سیلک به عنوان مثال فرض کنیم \_فقط فرض کنیم\_ که در آن زمان با نظام اندازهگیری بریتانیایی، و بر مبنای اینچ و فوت، عمل میکردهاند، پس آنگاه ابعاد خشتها (۱۵ $\times$ ۳۵ $\times$ ۳۵ سانتی متر)، سکوهای یکم (۴۵ $\times$ ۴۵ متر) و دوم (۳۵×۳۵ متر) و سوم (۲۵×۲۵ متر) را از نظام متری به نظام بریتانیایی تبدیل کنیم، آن تناسبات و مقیاسات خیالی فرو خواهد پاشید و در هم خواهد ریخت. هر نظام دیگر را هم که به غیر از نظام متری دهدهی اختیار كنيد همين خواهد شد، باور نداريد، خودتان شخصاً مثلاً با تبديل به نظام اندازه گیری قدیم ایران، و بر اساس گز و ذرع آن را به آزمون نهید، نتیجه را هم با هیچکس باز نگویید!

سه پرسش پس از اَن \_۰۰، ۲۱، ۲۲\_ به شناسایی دقیق بافت معماری سیلک ۴ در تپهٔ جنوبی مربوط است؛ پاسخ چنین پرسشی قطعاً فقط منوط به کندوکاوی باستان شناسانه در حول و حوش «سازهٔ بزرگ» است، و واکاوی معماری پیوسته و چسبیدهٔ به زیگورات...

در پاسخ به پرسش ۲۳ باید گفت مگر نه اینکه اخیراً گفتهاند و نوشتهاند که کهن ترین تمدن شرق (مجیدزاده ۱۳۸۲) در جیرفت کنونی یافت شده و لاجرم مهد نخستینهٔ سومریان هماینجا بوده؟ پس دیگر مشكل چيست؟ نيز هر آينه ميبايست منتظر شنيدن خبر **كشف** (البته شاید که در این موضع واژهٔ انکشاف بسی مناسبتر باشد؟) زیگوراتی جدیدتر در همانجا باشیم!<sup>۲۵</sup>

گمان میبرم پاسخ به پرسش ۲۴ را ما با ادله و براهین و مراجع و مأخذ و منابع باستان شناختی فراوان به کفایت دادیم (بنگرید به بحثهای پایانی بند [۳] در همین مقاله).

پاسخ به پرسش ۲۵ هم در مجموعه مقالاتی که به عوض گزارش دوم «طرح بازنگری سیلک» چاپ کردهاند، در مقالهای مستقل آمده! (نقره کار ان سیلک، ص ۲۶۴–۲۵۹).

#### «طرح بازنگری سیلک»: پرسشها و پاسخها

سوای چنان پرسشهایی دلانگیز و دلکش و دلفریب، اما، خواننده را حقاً چنین رواست تا بپرسد که به واقع پرسشهای بنیادین «طرح بازنگری سیلک» پیش از آغاز برنامهٔ میدانی کدامها بوده، و هست؟

پیش از پاسخ دادن بدین پرسش بس تعیین کننده، بیمناسبت نیست که مَثَل بسیار معروفی از گنجینهٔ امثال و حکم زبان فارسی را هم از زبان سرپرست و مجری «طرح بازنگری سیلک» از سخنرانی ایشان در همایش یکروزهٔ «گزارش کاوشهای باستان شناختی محوطهٔ سیلک کاشان» به تاریخ ۱۳۸۱/۲/۲۹ در تالار اجتماعات موزهٔ ملی ایران نقل کنیم:

... شخصی در کنار دریا نشسته بود، کاسهٔ کوچکی ماست در دست داشت و قاشق قاشق ماست را در أب دریا میریخت. از او سئوال کردند که چه میکنی؟ در جواب گفت که دوغ درست میکنم! گفتند با یک کاسه ماست که آب دریا دوغ نمی شود، گفت می دانم که نمی شود، اما اگر بشود چه می شود ... [!؟].

پس از چنین ضربالمثلی بود که سخنرانی ادامه پیدا کرد و آن ادعای بسیار مهم که «سازهٔ بزرگ» سیلک، زیگوراتی پیشعیلامی است طرح شد؛ آري «نمي شود، اما اگر بشود چه مي شود» ...

شاید پیش از هر پرسش اساسی دیگری، باید پرسید که بهراستی «طرح بازنگری سیلک» ("SialkReconsideration Project") یعنی چه؟ پاسخ بدین پرسش را متوقع هستید که در یکی از چند مقدمهٔ آغازین کتاب زیگور ات سیلک (ص ۲۵–۱۱)، آنجایی که مقدمات کار دوباره در سیلک به تفصیل هر چه تمامتر با آب و تاب فراوان همراه با داستانهایی درباب ملاقاتهایی با فلانی و بهمانی ــ بیان شده، بیابید که نمی یابید؛ خوانندهٔ زیگورات سیلک مسلماً حق دارد که بداند اهداف و مقاصد، انگیزهها و اندیشهها و انگارهها، رویکردها و راهکارها و رهیافتها، گرایشها و گزینشهای مجریان و متولیان «طرح بازنگری سیلک» کدامها بوده، و هست؟ تا در پرتو چنان اُگاهی به ارزیابی دستاوردهای اینان بپردازد.

تا بدانجا که می توان از عنوان «طرح بازنگری سیلک» دریافت، باید گفت که قاعدتاً از دید علمی، دانش باستانشناسی زمانی ناچار است به " بازنگری`` در یک مجموعهٔ فرهنگی و تاریخی همچون سیلک دست زند که بر اثر تحقیق و تدقیق بسیار، انبوهی پرسش نادانسته و گرهِ ناگشوده دربارهٔ محوطهای یا دورهای خاص انباشته شده و چارهٔ کار فقط پژوهشی و کاوشی مجدد باشد؛ أیا دربارهٔ سیلک نیز چنین است؟ أیا سرپرست و مجری «طرح بازنگری سیلک» پیش از این در این باب انگارهای یا اندیشهای منتشر شده یا نشده داشته؟ پرسشهای نادانسته و گرههای ناگشودهٔ باستان شناسی ما درباب سیلک کدامهابوده؟ کدام دیدمان، الگو، و نگرهٔ تاریخی و فرهنگی در متن پیشنهادی «طرح بازنگری سیلک» به پژوهشکدهٔ باستان شناسی سازمان میراث فرهنگی کشور لحاظ شده که پژوهشی دوباره در آنجا را از دیدی علمی الزامآور نماید؟ در دیباچهٔ زیگورات سیلک (ص ۲۳) در این باره چنین آمده:

... هنگامی که قرار شد "طرح بازنگری سیلک" پژوهش خود را أغاز كند **براى اولين فصل** پژوهشى برنامهاى با اهداف معينى تنظیم کرد که اهم آنها عبارت بودند از:

۱ ـ از اَنجایی که در نتیجه بیش از نیم قرن بی توجهی به سیلک و سرعت بیش از حد گسترش شهر کاشان تنها بخشهای کوچکی از محوطه وسیع أن باقى مانده بود و نقشههایی که قبلاً و در سالهای اوایل دهه ۱۹۳۰ توسط گیرشمن تهیه شده بود دیگر کار أیی لازم را برای جدول بندی و تشخیص موقعیت و هم چنین موضعنگاری نداشت، اولین هدف تهیه نقشهای بود تا بتوان فعالیتهای آتی را با نظم و دقت بیشتری انجام داد.

۲ ـ **اَواربرداری** از اطراف اَنچه که گیرشمن اَن را "سازه عظیم" توصیف کرده است و هم چنین آوارهای ناشی از حفریات غیر قانونی که در تپه جنوبی سیلک انجام گرفته است. باید توجه داشت که از هنگام به دست آمدن اشیاء بسیار جالب توجهی که گیرشمن از دو گورستان "الف" و "ب" به دست اورد فعالیت در زمینه حفریات غیر مجاز در محوطه سیلک تشدید گردید.

۳\_ مطالعه و بررسی سطحی تپه شمالی برای تعیین محل تر انشههای گیرشمن که در میان گودبرداریهای غیر مجاز ناپدید شده بودند تا بتوان در آینده در سالهترین آنها برای بازنگری در لایهنگاری اقدام کرد.

۴\_ بازپیرایی لایهنگاری تپه جنوبی در دیواره یکی از تر انشههای گیرشمن در **تپه جنوبی**.

۵ ـ کاوش در دو ترانشه جدید در محوطه واقع در فاصله بین تپه شمالی و جنوبی برای گردآوری اطلاعات در چگونگی کم و کیف نهشتهها در این قسمتها.

خوشبختانه در پایان نخستین فصل هیئت "طرح بازنگری سیلک" موفق شد تا به تمامی اهداف از قبل تعیین شده و برنامهریزی شده دست یابد ...

توجه کردید، اهداف از سرگیری دوبارهٔ عملیات باستان شناختی در سیلک فقط زمانی مشخص و معین و معلوم می شود که قرار شد کار در آنجا آغاز شود، وگرنه از قرار معلوم پژوهشگران «طرح بازنگری سیلک» را از پیش هدفی و مقصدی، اندیشهای و پرسشی در این باب در ذهن نبوده! ضمناً زهی تعجب آنکه «نقشهبرداری» در زمرهٔ اهداف معینی قرار گرفته که برای اولین فصل پژوهشی خود در نظر گرفته بودند، تذکر این مورد در سرلوحهٔ اهداف اینان لابد از آن روبوده که چنین عملی، یعنی نقشهبرداری از یک محوطهٔ باستانی پیش از آغاز کار بررسی یا کاوش، پیش از این سابقه نداشته است و دیگران از آن غافل بودهاند و فقط اینان هستند که چنین میکنند، از ارزشهای آموزشی متن هم نباید گذشت! خوانندگان هوشمند ما \_صدالبته\_ بسی بهتر از نگارنده میدانند که «نقشهبرداری» از "اهداف`` یک برنامهٔ پژوهشی میدانی نمی تواند باشد و نیست؛ «نقشهبرداری» اما مشخصاً از مراحل اجرایی یک برنامهٔ پژوهشی میدانی میباید باشد و هست؛ و باز \_صد البته \_ باید گفت که فرق است میان "اهداف`` یک برنامهٔ پژوهشی میدانی و مراحل اجرایی آن!

ولیک جداً جدای از امر بس خطیر «نقشهبرداری» که در سرلوحهٔ اهداف فصل نخست «طرح بازنگری سیلک» منظور شد، قرار شد که اینان به "اُواربرداری``و " بازپیرایی`` هم بپردازند، اما صد افسوس و هزاران دریغ که همانگونه که پیشتر مفصلاً گفتیم، معنای محصل این دو عملیات فخیمهٔ «آواربرداری» و «بازپیرایی» \_البته از بخت گمراه و از سر نادانی و بی دانشی مفرط ــ بر ما پوشیده مانده و متأسفانه خود آنان هم هیچ جای نوشتهٔ خود به رمزگشایی این دو نپرداختهاند؛ همان طور که دیدیم فقط پس از مقابله متن فارسی اهداف مجریان و متولیان «طرح بازنگری سیلک» (زیگور ات سیلک، ص ۲۳) با ترجمهٔ انگلیسی آن (همان، ص 2) بود که آموختیم: "آواربرداری`` یعنی cleaning (پاکسازی) و " بازپیرایی`` یعنی shaving (تراشیدن)! همچنین نکتهٔ بسیار قابل اعتنا در بند چهارم أن است که برای «بازپیرایی لایهنگاری تیه جنوبی» ناچار این کار را «در دیواره یکی از تر انشههای گیرشمن در [ همان] **تپه جنوبی**» انجام دادهاندو نه مثلاً در تپهٔ شمالی!

میبینید که هیچ سخنی از پرسشهای بنیادینی که پژوهشگر را به " بازنگری`` در کاوشهای سیلک ملزم و مجبور کند، در بین نیست. نادانستههای ما درباب سیلک کدامهابوده؟ پرسشهای ما دربارهٔ دگرگشت و

فرگشت فرهنگهای باستانی مرکز فلات ایران از کهن ترین روزگاران تا پایان عصر آهن چهها بوده که با کاوشی دوباره در سیلک میتوان پاسخ أنها را یافت؟ اینها بخشی از چیزهایی است که کمتر نشانی در متن زیگور ات سیلک از خود برجای ننهاده ...

واقعاً انصاف دهید که اگر قرار میبود برای " بازنگری`` در پژوهشهای باستان شناختی سیلک و برای شروع دوبارهٔ کار میدانی در آنجا، متن مطروحهٔ اهداف و برنامههای «طرح بازنگری سیلک» پس از حذف نام دانشمندِ پُراَوازهٔ فراهماًورندهٔ آن و به گونهٔ ناشناس حتی در شورای پژوهشی پژوهشکدهٔ باستان شناسی سازمان میراث فرهنگی و گردشگری که اتفاقاً شخص آقای دکتر ملک نیز عضو همان شوراست مطرح گردد، قاعدتاً، بى تردىد به اتفاق آرا مردود مىشد.

#### یک نکته: پردازش و پرورش پنداره

این مهم که آنچه تاکنون در سیلک «سازهٔ بزرگ» خوانده میشد و بنایی از دورهٔ ماد پنداشته می بود، زیگوراتی پیش عیلامی است، تا زمانی که به گونهای مستدل و مدلل، محرز نگردد، فقط و فقط انگارهای شخصی است که ما دوست تر می داریم أن را «پنداره» بنامیم؛ دیدیم که اساساً برای بازنمودن این پنداره، هیچ ادله و براهین باستان شناختی و تاریخی اصطلاحاً محکمه پسندی عرضه نشده و بنابراین در پردازش و پرورش کمّی و کیفی آن، عملاً کاری از پیش نبرده. طبق تصریح متن کتاب، کار میدانی «طرح بازنگری سیلک» دقیقاً به تاریخ جمعه ۱۴ دی ماه ۱۳۸۰ آغاز شد (زیگور ات سیلک، ص ۱۲)؛ اخبار اولیهٔ کشف زیگورات در جراید هفتهٔ نخست بهمن ماه اعلام گردید، یعنی کمتر از بیست روز پس از آن! آیا چنین سرعتی بهراستی شگفتیانگیز نیست؟ واقعاً ذائقهٔ علمی ما در واپسین روزهای هزارهٔ دوم و نخستین روزهای هزارهٔ سوم میلادی چگونه چنین چیزی را هضم میکند؟ گمان نمیبرم هیچ باستان شناسی در سراسر دنیای امروز پیدا شود که به چنین کامیابی غبطه ها نخورد و حسدها نورزد: نزدیک هفت دههٔ کامل از پایان کاوشهای پیشین سیلک گذشته باشد و در روزهای اولی که قدم بر خاک آنجا مینهی، کهنترین زیگورات جهان را به طرفةالعيني **كشف** كني ...

چنان کشف بزرگ (در اینجا بهتر است آن را اختراع و یا ابداع خواند) لابد با خود مقدمات و ملزومات فراوانی داشته که فعلاً بر ما پوشیده مانده؛ ولیک سوای چنان مقدمات و ملزومات، قبولاندن اینکه چنان سازهٔ معماری حقیقتاً در سیلک موجود است، منطقاً محتاج توصیف و تحلیل و توجیه بسیار و بلندبالایی است که علناً در کتاب مغفول و مفقود مانده است. در این باب عملاً قضیه به سکوت برگزار شده، نه توصیف ساختاری روشنی از زیگورات ارائه شده و نه کُنش و کارکرد آن سازهٔ نوشناخته حتی مقدمتاً \_ تحليل گشته؛ بخش بزرگی از آنچه توصيف ساختارشناسانه و تحلیل کارکردگر ایانهٔ زیگورات می توانست باشد فقط به گونه ای دست و پا شکسته در «بیست و پنج پرسش» آمده.

مثلاً فقط با توجه به پرسش نخست است که معلومتان میشود «زیگورات سیلک از نظر نقشهٔ کلی، یعنی داشتن ظاهری به صورت سکوهای مطبق، شبیه سایر زیگوراتهای شناخته شده است ولی از نظر جزئیات با أنها اختلاف دارد»؛ پرسش دوم چنین میرساند که از دید دوستان ما «دو نیم برجک مخروطی در کنجهای بدنه شرقی سکوی دوم بر بالای اولین سکو» افزوده شده؛ بر مبنای پرسش سوم درمی یابید که «قرینه سازی که معمولاً از ویژگیهای چنین بناهایی است در مورد این زیگورات، مخصوصاً در مورد پاگرد آن رعایت نشده»؛ از فحوای پرسش چهارم می فهمید که «راه دسترسی به بالای سکوی اول که بعداً قسمتهایی به أن افزوده شده» معلوم نيست؛ با دقت در پرسش پنجم متوجه مي شويد

که «ارتفاع اولین سکو و عرض پاگرد... هر دو چهار متر» است؛ با عنایت به متن پرسش ششم می شود دریافت که احتمالاً «طول شرقی ـ غربی سکوی اول ۵۶ متر و عرض شمالی ـ جنوبی آن ۴۵ متر است و با توجه به طول شرقی ـ غربی نقب افقی که گیرشمن در داخل سکوی دوم ایجاد کرده است ... می توان گفت هنگام اجرای افزودن نیم بر جکهای مخروطی بر وسعت سکوی اول نیز مقداری افزوده شده»؛ بر اساس توصیف مندرج در پرسش هفتم مشخص می شود که «بقایای اندود سفید رنگ در محل اتصال نیم برجک مخروطی شمالی به بدنهٔ سکوی دوم و بقایای اندود کاهگلی در محل اتصال نیم برجک مخروطی جنوبی به بدنهٔ سکوی دوم» هنوز قابل رویت است؛ پرسش نهم معلوم می دارد که «بر جکها، سکو و طاقچه با طاق جناقی و دیواره و کف اندود سفید رنگ به بخش شرقی سکوی اول» شاید که الحاقی باشد (مقالهٔ اول، ص ۴۰-۳۹). همچنین به دقت خواندن زیرنویس عکسهای انتهای کتاب به شما کمک میکند تا مثلاً دریابید که شکافی عمودی در «محل اتصال رامپ به زیگورات» دیده میشود (زیگورات سیلک، ص ۲۰۲، تصویر ۴، عکس میانی صفحه)، و این در حالی است که در متن مقالهٔ نخست کتاب ضمن توصیف زیگورات و ساختار معمارانهٔ آن (همان، ص ۳۳–۳۲) خبری از جزئیات و ریزه کاریهای این اوصاف و أگاهيها نيست!

با چنین وضعی و چنان وصفی به واقع باید پرسید که در زیگورات سیلک مثلاً ابعاد و اندازهها دقیقاً کدام است؟ در متن کتاب صراحتاً ابعاد اولین سکو ۴×۴۵×۵۶ متر ذکر شده (همان، ص ۳۲) و این در حالی است که در پرسش ۱۹ ابعاد سکوها به ترتیب اول و دوم و سوم به قرار ۴۵×۴۵ و ۳۵×۳۵ و ۲۵×۲۵ متر أمده (همان، ص ۴۱)، حال ميپرسيم كه بالاخره طول و عرض سکوی نخست ۴۵×۵۶ متر است یا ۴۵×۴۵ متر؟ همانجا توجه کنید که چگونه دریافتهاند که این ابعاد از چه قرار است: «... بر اساس أنچه از سطح ديواره [؟!] باقى مانده است مىتوان گفت كه عرض شمالی جنوبی سکو اول ۴۵ متر بوده است. البته قسمتی از این بخش نیز در بازسازی [؟!] مشخص گردیده است.» (همان، ص ۳۲)؛ صد البته که حکایت الحاقی بودن قسمتی بر سکوی اول را در بخش شرقی از یاد نبردهایم. طول و عرض سکوی دوم نیز از قرار ۳۵×۳۵ متر، حتماً، با الهامات غيبي و مدد جستن از فيض روحالقُدُس مشخص شده: «نقب افقي ... ۳۴/۶۰ متر طول دارد ... چنانچه برای فرسایش قسمت غربی ... هم مقداري [چه مقدار؟!] در نظر بگیریم می توان چنین استنباط کرد که ... طول شرقی غربی دومین سکو **می توانسته** [ چگونه ؟! ] حدود ۳۵ متر یا ... بیشتر بوده باشد» (همان، ص ۳۳). گیریم که اساساً ابعاد سکوهای یکم و دوم به قرار ۴۵×۴۵ و ۳۵×۳۵ متر درست و دقیق است، انصاف دهید، آخر ابعاد سکوی سوم و آنهم از قرار ۲۵×۲۵ متر از کجا پیدا شده؟ در هیچ کجای کتاب پاسخ این پرسش را نخواهید یافت!

به هر روی در کنار پیش فرضهای تخیلی و چنان ابعاد و اندازههایی واهی، پندارهٔ زیگورات بودن «سازهٔ بزرگ» سیلک لابد میبایست به پارهای پیشفرضهای تجسمی هم متکی باشد. این پیشفرضها کدام است؟ پیشتر مفصلاً در مورد آنها سخن گفتیم، اینکه در اینجا اندک برجستگی دماغه مانندی را به عوض «قسمتی از بالاترین بخش راه شیبدار بالارو» (مقالهٔ اول، ص ۳۲، سطر ۱۹) گرفتهاند، یا چه بازسازی رعباًوری از آن «**شیبراه بالارو شیبدار**» (همان، ص ۴۴) کردهاند. از اینها گذشته در فهم تجسمی زیگورات سیلک و بازسازی آن یک نکتهٔ ظریف ولی بسیار مهم ناگفته باقی مانده؛ پشتهٔ خشتی سیلک را زیگور اتی در نظر گرفتهاند و طبقاتی را برای آن قائل شدهاند که دستکم سه طبقه باید بوده باشد (همان، ص ۳۲، سطر ۲۲)، اما در طرح بازسازی شده آن را پنج طبقه تصویر کردهاند؛ زیگورات سه و یا پنج طبقهای که در محل و در

مواجههٔ با خود «سازهٔ بزرگ» سیلک، فقط دو سکوی آن به واقع مشهود است: سکوهای الف و ب در کتاب کاوشهای سیلک (ص ۲۵-۲۳).

باید گفت که مهم فقط تعداد سکوها یا طبقات نیست، آنچه مهم است تعبیر باستان شناختی ما از آنهاست. در بازسازی زیگورات سیلک، سازهای پنج طبقه ترسیم شده که مانند زیگوراتهای واقعی ابعاد و اندازههای هر طبقهٔ أن به ترتيب از پايين به بالا **از هر جناح** كوچكتر مىشود، دقيقاً بر مبنای همان تعریفی که در کتاب از زیگورات ارائه شده: «... بنای پله پلهای عظیمی ... که ابعاد هر طبقه آن نسبت به طبقه پایین تر کوچکتر می شود. درست همانند چند جعبه مکعب که ابعاد آخری کوچکتر از ماقبل آخر و به همین ترتیب تا اولی که روی هم قرار گرفته باشد...» (مقالهٔ اول، ص ۳۵)، با این حال بعینه معلوم است که پشتهٔ خشتی سیلک ابداً نه امروزه چنان شکلی دارد و نه چونان که از شواهد و قرائن پیداست در گذشته هم داشته؛ یعنی از هر جناح کوچکتر نمی شود بلکه سکوهای دوگانهٔ آن یک پهلوی مشترک دارد، بی أنکه سکوی پهلوی بالایی نسبت به سکوی پایینی عقب نشسته باشد، و این مسئله حتی در نقشهای که در کتابزیگور ات سیلک چاپ شده به روشنی دیده میشود.

در این نقشه (نقشهٔ ۴) پاره خط a-b دیوارهٔ پاگرد زیگورات (در نقشه: I)، و به تبع أن راستای جنوب غربی دیوارهٔ سکوی نخست را نشان میدهد، پس قاعدتاً پارهخط IV-f هم باید دیوارهٔ سکوی دوم در همان راستا (جنوب غربی) باشد؛ با توجه به اینکه سطح سکوی نخست واقع در جناح جنوب شرقی سکوی دوم دیده می شود (در نقشه: II) که دیوارهٔ سکوی دوم، پارهخط f-d در مقایسهٔ أن ۴ متر عقب نشسته باید پرسید که چرا دیوارهٔ دیگر سکوی دوم در اینجا، یعنی در جناح جنوب غربی چنین عقبنشینی را ندارد بلکه دقیقاً در امتداد عمودی دیوارهٔ سکوی نخست بنا شده و ادامهٔ همان است نه دیواری دیگر از سکویی دیگر؛ در اینجا از سطح سکوی نخست که در جناح جنوب غربی سکوی دوم واقع شده و دیوارهٔ سکو در مقایسهٔ با آن مثلاً ۴ متری عقب نشسته باشد، خبری نیست (قرینهٔ ناموجود II در نقشه)؛ این عدم وجود تقارن در جسم «سازهٔ بزرگ» چیزی است که خوشبختانه از چشم سرپرست و مجری «طرح بازنگری سیلک» هم دور نمانده، أنجا كه مىپرسد: «چرا قرينهسازى كه معمولاً از ويژگيهاى چنین بناهایی است در مورد زیگورات، مخصوصاً در مورد پاگرد آن، رعایت نشده است؟» (همان، ص ۳۹، پرسش ۳).

در شرح عملیات «بازپیرایی»، نقشهٔ زیگورات توصیف، و اعداد و ارقام مشخصهٔ بخشهای مختلف تشریح شده (همان، ص ۳۲) ولی نکاتی ناگفته باقی مانده؛ برای مثال دربارهٔ پارهخط نقطهچین d-c و پارهخط نیمنقطهچین و نیم ممتد j-i هیچ توضیحی نیامده! پارهخط شکستهٔ نیمنقطه چین و نیم ممتد b-c «قسمتهایی از سطح خارجی دیواره شرقی اولین سکو» خوانده شده (همانجا، سطر ۱۷) ولی معلوم نیست چرا این پارهخط راست نیست و شکسته است، در این باره توضیحی علاوه نشده؛ و اگر پارهخط b-c «قسمتهایی از سطح خارجی دیواره شرقی اولین سکو»ست، پارهخط b-i چیست؟ و اساساً چرا از این پارهخط هم هیچ سخنی به میان نیامده؟

دیدیم که در توصیف «سازهٔ بزرگ» سیلک، مکرراً و مرتباً به چهار گوشهٔ زیگورات اشاره می شود و خصوصاً اینکه «چهار گوشه این زیگورات رو به چهار جهت اصلی است» (همانجا، سطر ۲۶)، اما در مواجههٔ با «سازهٔ بزرگ» در محل و هم با دقت بسیار در نقشهٔ این سازه در کتاب زیگور ات سیلک نشانی از وجود چهار گوشهٔ واقعی دیده نمی شود؛ البته که وجود کنج غربی در سکوی پایینی را میتوان پذیرفت (گوشهٔ a در نقشه که گوشهٔ پاگرد I در نظر گرفته شده)، و همین کنج در سکوی بالایی که دقیقاً بر هم منطبق می شوند (گوشهٔ IV در نقشه)؛ شاید بتوان وجود کنج جنوبی در

b مكوى پايينى تختگاه را هم به اعتبار امتداد پاگرد I و در محل گوشه b پذيرفت؛ اما محل كنج شرقي سكوى پايينى (گوشهٔ i در نقشه) و كنج شمالى آن (محل برخورد امتداد پارهخط i-i و پارهخط i-i0) يكسره فرضى است. وجود كنج جنوبي سكوى بالايى (گوشهٔ i-i0 در نقشه) و كنج شرقى آن (گوشهٔ i-i0 در نقشه) تقريباً محرز است، اماكنج شمالى آن (گوشهٔ i0 در نقشه) يكسره حدسى است (نقشهٔ i4).

بنابراین میبینیم که جسم پشتهٔ خشتی سیلک عملاً و علناً کمتر شباهتی نه با زیگور اتهای واقعی و نه با تصویر خیالی و واهی بازسازی شدهٔ آن دارد. بدینسان خواننده در مییابد که زیگورات سیلک قاعدتاً می بایست از بنیاد ساختگی باشد، مگر می شود سازهای را درست نشناخته، ظریف و دقیق توصیف و تحلیل و بازسازی نکرده به جای زیگورات به خلق الله تحمیل کرد، ۲۶ غافل از اینکه خوانندهٔ کتاب می تواند به توصیف بس دقیق «سازهٔ بزرگ» که ترجمهٔ آن \_اتفاقاً\_در همین کتاب هم آمده (زیگورات سیلک، ص ۱۷۹-۱۷۷) و نیز نقشه و برشهای بس دقیقتر آن در جلد دوم اصل کتاب گیرشمن (۱۹۳۹، لوحهٔ سی و چهار و سی و پنج) مراجعه کند و به ویژگیهای آن سازه عمیقاً واقف گردد. برای مثال دریابد که قضيهٔ اضافات و الحاقات در اين سازه واقعاً كدام است، و اينكه برخلاف تصور طاقچهٔ موجود در دیوارهٔ جنوبی سکوی بالایی سازه الحاقی نیست، بلکه اتفاقاً الحاقات و اضافات سپسین روی آن را پوشانیده بوده و با برداشتن دیوارهای بعدی طی کاوش گیرشمن بوده که این طاقچه عیان شده (زیگورات سیلک، ص ۱۷۸، سطر ۴-۲) و بنابراین جزء اصلی بناست و تاریخگذاری آن، چنانکه دیدیم به عصر آهن ۳ به تاریخگذاری خود سازه کمک میکند. یا دریابد که سازهٔ بزرگ سیلک مانند یک زیگورات واقعی حجمی تماماً مکعب مستطیل شکل نیست، یعنی از چهار طرف آزاد نیست بلکه فقط از دو جناح اَزاد است و از دو جناح دیگر در دل تپهٔ جنوبی جای دارد، و برای رسیدن از یک سکوی آن به روی سکوی دیگر باید از یک شیب ملایم در جناح شمالی سازه گذر کرد (همان، ص ۱۷۸، سطر ۱۳) و این خود با مکعب بودن طبقات بنا منافات دارد. و یا دریابد که نقشهٔ سازه اصلاً و ابدأ مربع مستطيل شكل نيست و هيچ شباهتي با نقشه يك زیگورات ندارد، بلکه به تصریح هاردی «اضلاع مختلف ... به شکل چند ضلعی با حالتی مثلثی شکل است به ترتیب ... ضلع شمالی ـ غربی ۴۵ متر، ضلع شرقی ۲۳ متر، ضلع جنوبی ـشرقی ۲۳ متر ... و ضلع جنوبی ۵۶ متر» (همان، ص ۱۷۷). و یا بازهم و از همه مهمتر از خلال دقت بیشتر در نقشه و توصیف معمارانهٔ آن دریابد که سراسر جسم «سازهٔ بزرگ» و سکوی دوم أن «دستخوش تغيير اتي گشته» (همان، ص ۱۷۸، سطر ۲ و پس از أن) و الحاقاتي چند، جاي جاي به أن اضافه شده و بهويژه أنچه از أن به محل اتصال شیبراهه به جسم زیگورات تعبیر شده چیزی نیست جز پشتبندی خشتی که به دیوارهٔ اصلی تکیه داده تا از رانش و رمبش آن ممانعت کند؛ پشت بندی که دست کم بر روی سکوی نخست و چسبیده بر تن سکوی دوم دو نمونهٔ دیگر آن را می توان به روشنی بازدید: همانهایی که به برجک تشبیه شده!

آن هنگام که درباب میزان پردازش و پرورش پندارهٔ زیگورات بودن «سازهٔ بزرگ»، و قوام منطقی و موضوعیِ مباحث و مطالبی که در آن باب درج شده، اندیشه میکنیم و همزمان در دو موضع متفاوت مقالهٔ نخست کتاب دو جملهٔ سراپا متناقض با هم را میبینیم: «... گیرشمن با ایجاد نقبی افقی در داخل بر جستگی بزرگ جبهه جنوبی دریافت که تمام این برجستگی با خشت ساخته شده ...» (همان، ص ۲۸، سطر ۱۳–۱۳) و «... باید به این موضوع نیز اشاره شود که منظور گیرشمن از حفر این نقب معلوم نیست که چه بوده ...» (همان، ص ۳۳، سطر ۱۰–۱۰)، نقب معلوم نیست که چه بوده ...» (همان، ص ۳۳، سطر ۱۰–۱۰)، درمییابیم که لابد بینوا گیرشمن کاملاً بی هیچ منظور و هدف خاصی دل

«سازهٔ بزرگ» را لاجرم فقط برای دلخوشی شکافته و تصادفاً از سر اقبال بلند بیمثالش متوجه شده که این سازه تماماً جسم خشتی یکپارچهای است! پس آنگاه آرزو میکنیم که ایکاش در نوشتههایمان بسی بیش از این دقت، و یا به ویراستاری کارآشنا اطمینان میکردیم.

ای کاش پس از آنکه سفارش ترجمهٔ بخش توصیف بقایای معماری دورهٔ ۶ سیلک (هاردی ۱۹۳۹) را به سرکار خانم دکتر هایدهٔ لاله دادیم، به واقع آن توصیف را به دقت میخواندیم، اگر چنین میشد با خواندن این عبارات در آن نوشته (بنگرید به:زیگور ات سیلک، ص ۱۷۸، سطر ۴-۲): «... پس از برداشتن دیوار استحکامی [یعنی: پشتبند] که از خشتهای با ابعاد رایج [یعنی: ۱۰×۳۵×۳۵ سانتیمتر] ساخته شده بود ... یک تاقچه [همانا: طاقچه] با قوسی جناغی از آجر [یعنی: خشت] تاقچه [همانا: طاقچه] با قوسی جناغی از آجر [یعنی: خشت] قبل از تغییرات بوده ...»، دیگر امکان نداشت در نخستین مقالهٔ کتاب درباب این طاقچه چنین نویسیم و از وجود چنان توصیفی اظهار درباب این طاقچه چنین نویسیم و از وجود چنان توصیفی اظهار بیاطلاعی کنیم: «... هر چند محل این طاقچه در نقشهای که گیرشمن از سنده عظیم" ارایه داده شده مشاهده میشود ولی توصیفی از آن نشده است ...» (همان، ص ۳۳، سطر ۷–۶)؛ مگر توصیف یعنی چه؟ آیا آن بخش از نوشتهٔ هاردی که نقل شد، توصیف طاقچهٔ مورد نظر در «سازهٔ بزرگ» سیاک نیست؟

اگر آن ترجمه را واقعاً به درستی میخواندیم لابد میبایست در مییافتیم که «... در بر خی از قسمتهای کف این سکو [سکوی اول] که از خاک کوبیده و اندود گچ است آثاری از سازههای معماری ... دیده» می شده (همان، ص ۱۷۷۸–۱۷۷۷) و آن را با آگاهی دیگر از قرار اینکه «در قسمتهایی از آثار ساختمانی خشتی [سیلک ۶] ... که در آنجا کشف شدند، مانند سکوی B [سکوی اول]، کفهایی از خاک کوبیده همراه ریگ وجود» داشته (همان، ص ۱۷۷۸)، می سنجیدیم و در کنار سنجش اندازهٔ خشتهای «سازهٔ بزرگ» که در اصل  $0 \times 20 \times 20$  سانتی متر است با اندازهٔ خشتهای سایر بناهای سیلک ۶ در بالاترین لایههای سیلک جنوبی که آنها هم بناهای سانتی متر است (همان، ص ۱۷۸، سطر ۲۵) پی می بر دیم که منطقاً از چشم انداز باستان شناختی همهٔ اینها همزمان است.

صد حیف که چنین نکردیم و صد حیف که چنان نشد و در عوضِ آن، زیگور اتی پیشعیلامی از خاک سیلک سر بر آورده؛ ایرادی نیست وقتی که کاشان کهن ترین شهر جهان، «سازهٔ بزرگ» سیلک کهن ترین زیگورات جهان، چغامیش بزرگترین مرکز جمعیتی در ایران کهن، و جیرفت کهن ترین تمدن شرق می شود، در می یابید که باستان شناسی ما دچار کدام بلیهٔ خان و مان سوز شده (نیز: ملکزاده ۱۳۸۱ب) و اندیشههای قطعیتگراو نسبیتگریز و علمستیز تا چه پایه در تار و پود آن رسوخ و نفوذ کرده؛ یک نفر نیست که بپرسد: "کهن ترین و "بزرگترین یعنی چه؟ اصولاً آیا در قاموس علم کاربرد این چنینی صفات عالی و تفصیلی با "ترن " ترین " هیچ معنای مُحَصَلی دارد؟ و سپس بگوید که کهن ترین، بزرگترین، مهمترین، خوب ترین، بدترین و ترینهای دیگر از این دست به قلمرو علم تعلق ندارد، اینها مربوط به حوزهٔ سیاست و ادبیات و اخلاق و عرفان و هنر است ...

## نکتهٔ دیگر: نگارش، آرایش، و ویرایش نوشته

تعجیل باورنکردنی و غیر قابل توجیه در انتشار پندارهٔ زیگورات بودن «سازهٔ بزرگ» خود منجر به اصرار و ابرام شگفتی آوری در تسریع چاپ گزارش فصل نخست «طرح بازنگری سیلک»، کتاب مستطاب زیگور ات سیلک شد. پدیدار نوظهور، نامبارک و نامیمون شاخصهٔ انتشارات باستان شناسی ما: سرعت در غیاب دقت.

صد البته باید اعتراف کرد که بی تردید فضل تقدم در این باب از آن کتاب مستطاب دیگری است؛ نخستین مجلد از سلسله گزارشهای مقدماتی پژوهشکدهٔ باستانشناسی سازمان میراث فرهنگی کشور، همان کتابی که در روی جلد و در عنوان آن دو بار کلمهٔ "در`` پشت سرهم آمده: نخستین و دومین فصل حفریات باستانشناختی در در محوطهٔ ازبکی: ساوجبلاغ (۱۳۷۷–۱۳۷۸)؛ کتابی که سال انتشار ندارد و آن خود همان گونه از روی جلد هویداست و در حقیقت از همان جلدش داستان شروع می شود معجون بی مثالی است از دقت و وسواس علمی حقاً سزاوار و شایستهٔ روزگار ما ...

زیگورات سیلک همچون محصولی که "کتاب`` می توانش نامید، بی شک نزد کتاب شناسان و کتاب آرایان ایران تا مدتها آیتی عدیمالنظیر خواهد ماند. این کتاب به حق شاهکاری است ماندنی! حروفچینی پیراسته، متن ویراسته، و صفحات آراستهٔ آن مایهٔ حسد هر ناشری خواهد بود و هست: ما چشم و چراغ بازار را کور کرده ایم. و این نیست مگر به دلیل تعجیل و تسریع غیر منطقی از برای چاپ و انتشار نتایج یک فصل کار میدانی مستعجل پیش از آنکه مجالی برای عمیق شدن افکار و اندیشه هایمان پدید آید؛ هر چند که پیش از این گفته بودند که آدمی زادگانِ کتابنده را با روزگارانِ شتابنده کاری نیست، ولی زیگورات سیلک در خلاف آمدِ عادات را در این باب رقم زده است.

در اینجا برای گریز از اطناب بیش از حد، یک مورد درباب مسائل کتاب آراییِ زیگور ات سیلک را محض نمونه یادآوری میکنیم؛ در فرایند آمادهسازی کتاب رسم شده، رسم خوشایندی است و توجیه منطقی هم دارد که اگر مطلبی در صفحهٔ فرد تمام شود، نخستین صفحهٔ مطلب بعدی را هم از صفحهٔ بلافصل بعد از آن، صفحهٔ زوج، آغاز نمیکنند بلکه یک صفحه را در این میان سفید باقی میگذارند و مطلب بعدی را هم از صفحهٔ فرد شروع میکنند؛ در زیگور ات سیلک گویا قضیه را برعکس فهمیدهاند چون صفحاتی بی دلیل سفید گذاشته شده که نباید، مثلاً ص ۴۵که فاصله میان نقشهها و طرحهای مقالهٔ نخست کتاب را در بر میگیرد، یا ص ۸۷؛ مسائلی از این قبیل (خصوصاً غلط چاپی) در کتاب متأسفانه کم هم نیست.

نگارنده پیش از این یک بار فقط یک بار به سال ۱۳۷۵ هنگام آمادهسازی مجلد نخست گزارشهای باستانشناسی (که به سال ۱۳۷۶ در زمرهٔ انتشارات پژوهشکدهٔ باستانشناسی منتشر شد) سعادت آن را داشته که در مقام ویراستار متنی از استاد بزرگ دکتر صادق ملکشهمیرزادی را از نزدیک و به قصد ویرایش معاینه کند، بنابراین آنچه در سطور پایین تر دربارهٔ این نثر شیرین و شکرین و خواندنی و ماندنی، و زبان و بیان فراهمآورندهٔ کتاب زیگورات سیلک طرح میشود، خود مسبوق به سابقهای چندین و چند ساله است...

پیش از انشاء، اجازه دهید یک مورد \_فقط یک مورد\_ خطای فاحش املایی را در این نثر یادآوری کنیم، در «تشکر و اعتذار» آغاز کتاب (زیگورات سیلک، ص ۱۹، سطر ۲) کلمهٔ نسیان به معنی فراموشی نصیان نوشته شده، نگویید که این یک غلط چاپی است؛ کسانی که با صنعت نشر بیش از ما محشور هستند و یا آسیب شناسی حروفچینی خط فارسی را بسی بهتر از ما می شناسند، می دانند که غالباً حروفچینان میان حروف نزدیک و شبیه به هم اشتباه می کنند، مثلاً «س» را «ش»، «ع» را «غ» می زنند یا «ج» «چ» «ح» «خ» را به جای همدیگر عوضی می گیرند، اما اینکه بگوییم حروفچین بینوا از سر بی دقتی «نسیان» را «نصیان» زده، چیزی است که باور کردنش برای ما کمی دشوار است.

و اما بحث شیرین انشاء؛ گفتهاند که پژوهشگر، ادیب نیست ـو درست گفتهاند ـ ولی در هر حال پژوهشگر، نتایج پژوهشهای خویش را میبایست در قالب کلمات و جملات بپروراند، پس نیازمندِ داشتن زبانی و

قلمی تواناست تا بتواند مقصود خویش را هر چه بهتر و روشن تر بیان کند؛ نثر فراهمآورندهٔ زیگور ات سیلک متأسفانه بسی ضعیف است و عبارات سُستِ متعددی در آن دیده می شود و ما در اینجا جهت جلوگیری از اطالهٔ کلام فقط و فقط از بابِ نمونه، یکی دو جمله را از متنِ مقالهٔ اول = و به قولِ معروف «بدون شرح» = نقل می کنیم، " تو خود حدیث مفصل بخوان از این مجمل (همان، ص ۲۹، سطر ۲۹–۲۸):

راهنما و دلیل اصلی هیئت در این عملیات تعدادی خشتهای نیمه شکسته و نیمه محو شدهای بودند که در قسمت تحتانی آنچه بعداً مشخص شد بقایای راهشیبدار بالارو زیگورات بود بودند. و یا (همان، ص ۳۱، سطر ۱۱–۹):

در مرحله بعد با استفاده از بیل و کلنگهای کوچک خاکهای آواری باران شسته را که در جای جای قسمت هایی که نظافت آنها انجام شده بود انباشته شده بودند آغاز گردید.

## سومین نکته: دقت، امانت، مسئولیت و اخلاق علمی

در پایان نخستین مقالهٔ کتاب زیگور ات سیلک، در «منابع و مآخذ»، ذیل تُک ۴ ارجاع کتابشناسی مقاله ای از گیرشمن چنین نقل شده است (همان، ص ۵۲):

Ghirshman, R.,

1937 "Rapport preliminaire sur les fouilles de Tepe Sialk (Kashan)", Syria, Vol. XVI, pp. 229-246.

این ارجاع ناقص و غلط است؛ سال چاپ این نخستین گزارش گیرشمن از کاوشهای سیلک ۱۹۳۸ نیست، ۱۹۳۵ است؛ نام مقاله هم همانی نیست که در اینجا آمده، عنوان مقاله در این نوشته افتادگی دارد؛ علائم خاص الفبای لاتین هم آنگونه که در خط فرانسه مرسوم است در ارجاعی که نقل شده، نیامده؛ سراسر بی دقتی:

GHIRSHMAN R

1935 "Rapport préliminaire sur les fouilles de Tépé Sialk, Près de Kashan (Iran)", *Syria: Revue d'art oriental et d'archéologie XVI*, pp. 229-246.

این فقط بدان معنی می تواند باشد که آن مقاله را هرگز به چشم خویشتن ندیده باشیم و نشانی کتابشناختی آن را از جایی دیگر رونویسی کرده باشیم؛ جالب آنکه \_اتفاقاً \_ ما می دانیم که این ارجاع به شکل مغلوط خود از کجا آمده: کتابشناسی تحلیلی باستان شناسی ایر ان باستان واندن برگ (جلد یکم، ص ۱۸۳، شمارهٔ ۲۵۵۵). فرصت و فراغت آن متأسفانه فراهم نبود تا تک تک ارجاعات مقالهٔ نخست کتاب بازبین شود که اگر مواردی دیگر از این همه مسئولیت پذیری و وسواس علمی وجود داشته باشد، مکشوفمان گردد؛ به هر روی مشت نمونهٔ خروار است.

میدانیم و میدانید و میدانند که در کار علمی، نخستین اصل آن است که پژوهشگر حتی نوپا باید دقیق و امین باشد؛ اما در مقالهٔ اول نه نشانی از دقت میبینید و نه از امانت؛ ارجاع نخستین گزارش منتشر شدهٔ مربوط به کاوشهای سیلک دانسته و شناخته نبوده و نقل نشده، پس دیده نشده و از قرار معلوم برای یافتن آن تلاشی هم نشده (صد البته ما نیز بهسختی و با جستجوی بسیار یافتیمش). اگر آن گزارش یافته و دیده نشده، به طریق اولیٰ بدین معنی است که خوانده نشده، پس سرپرست «طرح بازنگری سیلک» از کم و کیف کاوش نخستینهٔ گیرشمن در حول و حوش سازهای که هم اینک زیگور اتش می پندارد، بی خبر مانده. در بند [۳] این مقاله دیدیم که حتی در متن اصلی گزارش کارهای گیرشمن، کاوشهای سیلک، هم دقتی نشده وگرنه، نه مقالهٔ آندره پ. هاردی را از آن گیرشمن می پنداشتند دقتی نشده وگرنه، نه مقالهٔ آندره پ. هاردی را از آن گیرشمن می پنداشتند.

همین طور در بند [۵] مقالهٔ حاضر دیدیم که کاشف کهن ترین زیگورات جهان به واقع نمی داند "زیگورات خیست و معماری آن کدام است، مثلاً اینکه نمی داند هیچ زیگوراتی در دنیای باستان «شیبراه بالارو شیبدار» نداشته، بلکه «پلکان» داشته.

همچنین در بند [۶] همین مقاله (و پیش از آن) دیدیم که در این کتاب حتی در توصیف عادی نقش مُهر یا اثر مهر و تفاوت آنها مشکل وجود دارد و از تعبیر غلط و نامرسوم «اثر نقش مهر» استفاده شده.

نیز در بند [۷] همین مقاله دیدیم که با اصرار و ابرام تمام عمداً حضور و وجود سفالینههای عصر آهن ۳ ("دورهٔ ماد") در حول و حوش «سازهٔ بزرگ» کتمان شده و حقیقت باژگونه به نمایش در آمده؛ همانجا دیدیم که چگونه با مدارک و شواهد ملموس باستان شناختیِ موجود از برای تاریخگذاری «سازهٔ بزرگ» برخوردی گزینشی شده و فقط آنچه که برای تقویت پندارهٔ زیگورات بودن آن بنا به کار میآمده، طرح شده.

باز در بند [۱۰] همین مقاله دیدیم که مفاد مربوط به سیلک و اینهمانی آن با دژی در نبشتههای آشوری که در کتاب دیگر گیرشمن، ایران از آغاز تا اسلام، آمده هم مغفول و مکتوم مانده؛ و به تبع آن دانستیم که جغرافیای تاریخی عیلام و مادستان و گسترهٔ فرهنگ عیلامی و مادی نزد برخی دوستان عملاً چون قلمروی ناشناخته، نامفتوح باقی مانده.

در سرفصل «بیست و پنج پرسش» دیدیم که علناً از تاریخ علم و ریاضی درک و دریافتی سطحی و غیر حرفهای عرضه شده و مسائل پیچیدهٔ آنها را بسی سادهانگارانه و نه در جای خود بلکه به گونهای نامربوط طرح کردهاند و این مسلماً موجب گمراهی مخاطبان خواهد بود.

در مبحث «پردازش و پرورش پنداره» دیدیم که حتی در ارائهٔ یک توصیف کارگشا، روشنگر و واضح از وضعیت موجود کنونی «سازهٔ بزرگ» سیلک امساک شده است.

همهٔ اینها را که کنار هم نهید و سپس در متن مقالهٔ نخست چنین جملهای را هم بخوانید «... نکات دیگری هم از عدم توجه گیرشمن به جزئیات را می توان از دست آوردهای حایز اهمیت نخستین فصل پژوهشی "طرح بازنگری سیلک" محسوب کرد ...» (مقالهٔ اول، ص ۲۹)، مطمئناً همچون ما از میزان این همه دقت و امانت و مسئولیت و اخلاق علمی سخت شگفتزده خواهید شد!

طرز برخورد با افراد و اشخاص مربوط به حیطهٔ کار میدانی در سیلک هم نشأت گرفته از سرشت اخلاق علمی مألوف سرپرست و مجری «طرح بازنگری سیلک» است؛ به یاد داریم که پیش از این در «تشکر و اعتذار» آغاز کتاب آق تپه (ملکشهمیرزادی و نوکنده ۱۳۷۹)، چگونه در یک گزارش رسمی اداری چاپ شده، برخی از اعضای هیئت با نام کوچک خطاب شدهاند: جبرئیل و عباس و حمید. در زیگورات سیلک \_البته\_ این داستان ادامه پیدا نکرده ولی به گونهای دیگر مجال بروز پیدا نموده، مثلاً در مورد شروع کار در سیلک و ملاقاتهایی با این و آن، داستانسراییها شده و حكايتها نقل گشته (ص ١٢-١١)؛ اما وجه نامقبول قضيه أنجاست كه از هر آن کسی که در مدت کار میدانی در سیلک گذرش بدانجا افتاده نه فقط ذکری شده (که در جای خود پسندیدنی است)، بلکه مأخذی داده و بدتر از همه در اثبات پندارهٔ زیگورات بودن «سازهٔ بزرگ» سود جستهاند، برای نمونه همان گونه که دیدیم از حضور دکتر مجیدزاده جهت نفی مادی بودن أن سازه مدد گرفته و بدین ترتیب به خیالی ان پنداره را قوت بخشیدهاند (همان، ص ۱۵-۱۴). عمل پسندیدنی دیگری که در «تشکر و اعتذار» أغازين كتاب انجام شده، نام بردن يكايك همكاران «طرح بازنگری سیلک» است (همان، ص ۱۳ به بعد)، اما در این میان وعده و وعید دادن ما به مقالهای که فلانی البته بعدها خواهد نوشت و غیره و ذالک، متأسفانه رنگ و بویی دیگر را با خود دارد (همان، ص ۱۵):

با دوست بسیار عزیزم دکتر عباس علیزاده تماس گرفتم تا مقالهای درباره مسائل مربوط به نظامهای اجتماعی، سیاسی، نظامی و اقتصادی فلات مرکزی در اوایل هزاره سوم ق.م. بنویسد. همانطور که انتظار میرفت قبول فرمودند که برای چاپ و انتشار در گزارش بعدی تحت شرایطی [؟!] مقالهای را در این زمینه آماده کنند که از ایشان نیز تشکر میکنم.

صد البته آن «گزارش بعدی» با عنوان نقره کار ان سیلک منتشر شد و از مقالهٔ موعود عباس علیزاده در آن اثری پیدا نشد، لابد آن قرار و مداری که با عبارت «تحت شرایطی» ذکرش رفته، اجرا نشده!

## یایان سخن

این نقد نوشته ای بس طولانی شد، اما جای آن بود که با چنین طول و تفصیلی به نقد پنداره ای سخت تأثیرگذار در آیندهٔ باستان شناسی ایرانی بپردازیم. آری کشف کهن ترین زیگورات جهان در سیلک کاشان، همانی که تا همین دیروز سازه ای از "دورهٔ ماد`` می دانستیمش، در تاریخ باستان شناسی ایران و آسیای غربی اتفاق کوچکی نیست که بشود به این سادگی ها از آن گذشت.

سُنتِ علمی بسیار تا بسیار پسندیدهٔ نقدنویسی در ادب امروزینهٔ ما چندان پذیرفته نیست. و البته این نیست، مگر به دلیل نبودِ روح انتقادنویسی و روح انتقادپذیری صحیح و صریح نزد ما ...؛ آری نقدنویسی در ادب باستان شناسانهٔ ما تاکنون سابقهای نداشته و ندارد، و چندان مقبول و موجه هم نبوده و نیست و بنابراین با نوشتن نقد حاضر خطرها کردهام و دشمن تراشی ها! این یادآوری شاید مناسب باشد که \_متأسفانه \_ ما هنوز نیاموختهایم که نقد فقط به قصدِ دانش آموزی، دانش افزایی و دانش اندوزی است و نه چیزی دیگر. باستان شناسی ایرانی روزگار ما برای آن که تیغی بُران باشد، میباید در کورهٔ دانشجویی، گداخته، بر سندان دانشپژوهی كوفته گردد، و با نقد، آبداده شود. بياييد از نقد نهراسيم، بنويسيم و اجازه دهیم در باب کارهایمان بنویسند، که پیشرفت علمی فقط و فقط در گرو هماین است؛ در تاریخچهٔ باستان شناسی ما نقدهای پُرشماری به چشم نمی آید، و این نقصی بزرگ در کارنامهٔ فرهنگی ماست. شاید که نسل جدیدی که در راه است، استین بالا زند و همتی کند و نقدهایی نویسد؛ تا جایی که بدین قلم مربوط است این سیاق را کماکان در پیش خواهد گرفت؛ باشد که سُنتی شود و تداوم یابد: این یک دعوت فرهنگی است...

نگارنده مصمم است تا در نوشتهٔ انتقادی دیگری که از هماکنون مقدمات تألیفش فراهم شده، به نقد گزارش دوم «طرح بازنگری سیلک»، کتاب نقره کار ان سیلک، دست یازد؛ از این روی از مخاطبان مقالهٔ حاضر که فیالواقع تمامی علاقهمندان به باستانشناسی ایران را شامل است، صمیمانه میخواهم دیدگاههای خود را درباب نقد حاضر در اختیارم نهند. شنت شایستهٔ نقدنویسی در جامعهٔ علمی باستانشناسی ما آنچونان جدیدالولاده است که اساساً از بنیاد به سُنت نمیماند که همچون بدعتی است نوپدید؛ این بدعت مسلماً چون طفلی نوپا، در راه پیمودن پُر خطاست، لطفی کنید، دست گیرید و راهنما باشید و راه برید، شاید که آرام آرام، چنان نقدنویسی پدید آید با زبان و بیانِ شایستهٔ شأن و منزلت باستانشناسی ایرانی و باستانشناسان ایران.

این مقالت را با آیاتی از کلامالله آغاز کردیم و از آن مُصحف شریف مدد خواستیم، سزاست که سخن را با بیتی از لسانالغیب، خواجهٔ شیراز به پایان بریم و جانِ کلام را از زبان هماو شنویم:

نقدِ صوفی نه همه صافی بیغش باشد

ای بسا خرقه که مستوجب آتش باشد!

[چند یادأوری دیگر]

## «۱» تحقیقات و تبلیغات

## (به همراه بند [٣] مقاله خوانده شود)

تقریباً همزمان با انتشار کتاب زیگور ات سیلک، یا شاید اندکی مقدم بر آن، دفتر چهٔ ر اهنمایی هم - تمام رنگی - در باب آن زیگورات به همت حوزهٔ معاونت معرفی و آموزش سازمان میراث فرهنگی کشور چاپ و منتشر شد (ملک شهمیرزادی ۱۳۸۱ ج). تشکیلات رسمیِ سازمانیِ ما در سال جهانی میراث فرهنگی (۱۳۸۲ = ۲۰۰۲) از برای تبلیغ، ترویج و پر اکندن پندارهٔ زیگورات بودن «سازهٔ بزرگ» سیلک یک آن هم کوتاهی نکرد، حق مطلب رااداکرد و امکانات و مقدورات و مقتضیات خود را تماماً بی مضایقه در اختیار متولیان و مجریان «طرح بازنگری سیلک» نهاد.

باستان شناسی ایران در تاریخچهٔ نه چندان کوتاه و نه چندان بلند خویش هرگز تا بدین اندازه مورد توجه نبوده. دلیل چنین اقبال و استقبال بی سابقه جست؟

#### «Y»

# الگوی احتمالی بازسازی زیگورات سیلک (به همراه بند [۵] مقاله خوانده شود)

دیدیم که طرح بازسازی شدهٔ زیگورات سیلک بسی نامتعارف است و باالگوهای میانرودانی و شوشانی چنین و چنان سازه هایی به هیچ روی همگونی ندارد؛ و اما گویا در فرایند شکلگیری چنین طرح بازسازیِ شگفتی انگیز، طراح بیش از گوشهٔ چشمی به شکل و شمایل و هیبت پرشکوه و فریبندهٔ مجموعهٔ اَرامگاههای درهٔ مردگان در دیرالبحریِ وادیِ تِبِس (طیوهٔ مصر) و خصوصاً اَرامگاه مطبق و زیگوراتگون ملکه حچپسوت (از سدهٔ پانزدهم قم) داشته، چرا که بازسازی زیگورات سیلک به گونهای انکارناپذیر به سان تقلیدی از آن بنا از آب درآمده!

#### «**٣**>

## سفالینههای سیلک و پژوهشهایی دیگر (به همراه بند [۷] مقاله خوانده شود)

در پایان مبحثِ "زیگورات سیلک` و تاریخگذاریِ سفالینههایِ آن، شایسته مینماید اشارهٔ کوتاهی کنیم به پژوهشی دانشگاهی که اخیراً در این باب صورت پذیرفته است؛ خانم بیتا سودایی در زمستان ۱۳۸۱ به راهنمایی آقای دکتر حمید خطیبشهیدی از پایاننامهٔ کارشناسیارشد باستان شناسی پیش از تاریخ خود با نام بررسی سفالینههای منقوش قبرستان B سیلک دفاع کرد (سودایی [ منتشر نشده]). سودایی تقریباً «طرح بازنگری سیلک» موفق شده در این پایاننامه حتیالخصوص بیشترینهٔ اطلاعات ممکنه درباب سفالینههای منقوش سبک سیلک ۶ را گرد هم آورد و تحلیلی از آنها ارائه نماید. امید است ایشان ماحصل پژوهش خویش را در آیندهٔ نزدیک چاپ و منتشر سازد.

#### «**۴**»

## گیرشمن و زیگورات سیلک (به همراه بند [۸] مقاله خوانده شود)

در ادامهٔ مبحثِ "زیگورات سیلک``و منشأ تاریخگذاریِ پیشینِ آن، سزاست نکتهٔ مهمی را نیز یادآوری کنیم؛ پس از سالهای ۳۸–۱۹۳۷، گیرشمن تا پایان زندگی خویش به سال ۱۹۷۹ در حالی که می توانست، هرگز برای کار

دوبارهٔ میدانی به سیلک بازنگشت، ولی واپسین نوشتههای وی دربارهٔ سیلک فقط دو سال پیش از مرگش منتشر شد (گیرشمن ۷۷–۱۹۷۴ و ۱۹۷۷) و این نشانی است از آنکه او اندیشیدن به سیلک را یکدم رها نکرده بود؛ آیا اگر واقعاً «سازهٔ بزرگ» سیلک، زیگور اتی پیش عیلامی باشد، ممکن است باور کنیم که دانشمندِ هوشمندِ تیزبینی چون او از پس سالها کار در شوش و چغازنبیل و بسیاری دیگر جایها بدین اندیشه نیفتد، آن را در یکی از آثار پُرشمار خویش مطرح نکند و یا سودای کاوشی دوباره را در سیلک در سر نیروراند؟

ولی او به راستی چرا چنین نکرد که این افتخار بزرگ، «کشف کهنترین زیگورات [ جهان] در ایران» (زیگور ات سیلک، ص ۲۳، سطر ۲۹-۲۷)، تا به روزگار سعید ما به تعویق افتد؟

#### «Δ»

## زیگورات در فرهنگ عیلامی و پیش عیلامی (به همراه بند [۹] مقاله خوانده شود)

پاسخ به این پرسش بنیادی که چرا زیگورات سیلک همچون جزیرهای از فرهنگ پیش عیلامی و عیلامی یکه و تنها در دل فلات ایران از مراکز اصلی این فرهنگ در مناطق جنوبی تر فرسنگها جدا افتاده، دشوار است؛ ولی در حقیقت باید گفت که بلاتشبیه مثل «زیگورات» در دنیای باستان و قلمرو فرهنگ عیلامی همانا حکایت «مسجد جامع» در تمدن اسلامی و فرهنگ مسلمانان است؛ میدانید که پیش از انفجار جمعیت در دوران معاصر، هر بلدهٔ کبیرهٔ پُر جمعیت حداکثر فقط یک مسجد جامع میداشته و نه هر کوره دهات دورافتاده؛ و مجموع دهاتِ حاشیهای در شهری میداشته و نه هر کوره دهات دورافتاده؛ و مجموع دهاتِ حاشیهای در شهری تعبیری قاعدتاً میباید کُنش و کارکرد مسجد جامع ناحیهای بزرگ را تعبیری قاعدتاً میباید کُنش و کارکرد مسجد جامع ناحیهای بزرگ را داشته و بدینسان صاحب مرکزیتی باشد؛ پس باید در حول و حوش سیلک به فواصل معقول و منطقی، بسیار استقرارها و مراکز جمعیتی پُرشمار پیش عیلامی دیگر را بیابیم که زیگورات نویافتهٔ ما، «معبد جامع» آن استقرارها بوده باشد؛ باست و بنی باست و باشد؛ باست و بی به باست و باشد؛ باست و بیشد باست و باشد؛ باست و بیشد و باشد؛ باست و باشد؛ باست و بیشد و باشد؛ باست و بیشد و باشد؛ باست و باشد؛ باست و بیشد و باشد؛ باست و بیشد و باشد؛ باست و بیشد و باشد؛ باست و باست و باشد؛ باست و باست و باشد؛ باست و باشد؛ باست و باشد؛ باست و باست و

#### «۶»

## پراکنش و گسترش فرهنگ گورستان ب سیلک (به همراه بند [۱۰]مقاله خوانده شود)

تا مدتها پژوهشگران بر این گمان بودند که فرهنگ گورستان ب سیلک، فرهنگی منحصر به فرد بوده است، اما پسانتر، یافتههای باستان شناختی پراکنده در نواحی شرق مادستان نشان داد که نمونههای فرهنگ سفالین این گورستان را می توان در جای جای مرکز فلات ایران دید، بنابراین جغرافیای فرهنگی آن بسی گسترده تر از آن است که گمان می رفت.

کاشان در مسیر خطی مستقیم از ری به سوی اصفهان واقع شده؛ چنین موقعیتی ممتاز در خاک ماد شرقی از سیلک مفصلی فرهنگی ساخته از برای پیوند میان شمال و جنوب مادستان.

از جنوبی ترین جایهایی که نشانه هایی از فرهنگ سفالی سیلک ۶ دیده شده، محوطهٔ باستانی گورتان در اصفهان است (چوبک و جاوری [ زیر چاپ]) و از شمالی ترین جایها گورستان عصر آهن صرم کهک است (پوربخشنده و سرلک [ زیر چاپ])؛ بدین سان با چنین دامنهٔ گستردهٔ پر اکندگی آثار سفالی گونهٔ سیلک ۶ باید در درک و فهم باستان شناختی خویش از آن بازنگری کنیم؛ شاید این یکی از وظایف و مسؤلیتهای پژوهشی و اهداف علمی «طرح بازنگری سیلک» باشد؟

## و اما پس از پایان ...

زمانهٔ ما روزگار بس غریبی شده؛ و در این میان باید گفت که جامعهٔ علمی و فرهنگی نحیف ما، اُسیبشناسیهای ویژهٔ خویش را داراست. یکی از آسیبهای این جامعه، بلایای " اپیدمیک`` آن است: کتابهای اپیدمیک، مفاهیم اپیدمیک و تعابیر اپیدمیک. آری بسیاری اوقات، تبهای واگیردار عارض برتن رنجور جامعهٔ فرهیختاری ما می شود. این تبها گاه مزمن است و گاه نه؛ اما \_تحقيقاً\_ هميشه مسرى است. زماني، تب «ذبيحالله منصوری» همه گیر می شود؛ زمانی دیگر، تب «کارلوس کاستاندا» بالا مى گيرد؛ اين اواخر تب «پائُلو كوئيلو» همه را دچار شده. تب كُتب بهظاهر عميق سياسي هم كه به جاى خود، اين أخرى البته "مُد`` هم شده بود؛ خاکستری و سرخ پوش را خواندهای؟ أن یکی را چطور؟ ای بابا پس کجای

کاری؟! نمیدانی دنیا دست کیست؟ بیچاره "زیگورات`` هم یکی از همین مُدهای جامعهٔ علمی باستان شناسی ماست؛ فعلاً تب "زیگورات`` سخت دامن گیر همه شده. هر جا را که می نگری سخن از زیگورات است. آری این بار هم دچار تب زیگوراتزدگی شدهایم. ساز ناساز باستان شناسی آفتزدهٔ روزگار ما فعلاً بر دستگاه زیگور اتیابی و زیگوراتجویی و زیگوراتبازی و زیگوراتسازی کوک شده. شاید نقد حاضر نخستین مُسکن تجویز شده برای زیگوراتزٔ دایی از تن شریف این باستان شناسی باشد!

پس از یافت شدن زیگورات سیلک، اینک ما باید منتظر به پا خاستن موجى از زيگور اتيابيها باشيم؛ البته شايد اين انتظار ما زياد هم طول نکشد، چرا که شنیدهها و خواندههای جسته و گریختهٔ ما حاکی از آن است که زیگوراتی دیگر در راه است، زیگوراتی ...

\* این نوشته از مدتها پیش اَمادهٔ چاپ بود، اما در انتشار اَن تعویق بسیار افتاد؛ علت این تأخیر، یکی همانا انتظار نگارنده برای منتشر شدن گزارش فصل دوم کار میدانی گروه پژوهشگران سیلک موسوم به نقره کار ان سیلک (ملکشهمیرزادی ۱۳۸۲)، بود که به مقالهای در آن مجموعه (فهیمی ۱۳۸۲) برای تکمیل مبحث مربوط به سفالینهها و تاریخگذاری «سازهٔ بزرگ» نیاز مبرم میبود؛ دودیگر انتظاری بیشتر از برای پایان گرفتن فصل سوم «طرح بازنگری سیلک» که ارزیابی مجموع کارهای میدانی گروه پژوهشگران سیلک را علی الخصوص در جهت شناخت و هم بر روی «سازهٔ بزرگ» ممکن مینمود؛ سهدیگر اینکه نگارنده پیشتر برخی انگارههای خویش را درباب سفالینههای فرهنگ سیلک ۶ و هم آجرهای منقوش «سازهٔ بزرگ» و تاریخگذاری آنها به عصر آهن ۳ در یک سخنرانی به تاریخ ۲۹ بهمن ماه ۱۳۸۱ در «مرکز پژوهشهای هخامنشی موزهٔ ملی ایران» ارائه نموده و هم أن سخنرانی اندکی پس از أن منتشر شده (ملکزاده ۱۳۸۱ الف) و نزد علاقهمندان به پیگیری مبحث بازتابهای مناسب خود را یافته بود.

۱. در اینجا تذکر چند نکته بجاست؛ یکی اینکه در این مقاله نمایشِ حروف با قلم **سیاه**، و افزودههای درون قلاب ([]) از آن من است. اولی برای نشان دادن موارد مهم و تأکید بر روی موضوعی خاص و دومی برای افزودن عبارات در میان متن در توضیح و توشیح و گاه در مقام ویرایش نوشتهای نارسا؛ دوم اینکه در سراسر متن میبایست مکرراً به کُتب مورد نظر و هم مقالات مندرج در آنها ارجاع میدادم، تکرار نام این مراجع مسلم آزاردهنده می بود، بنابراین از کوته نوشتهای زیر استفاده شد: زیگورات سیلک = ملکشهمیرزادی ۱۳۸۱ الف؛ مقالهٔ اول = ملکشهمیرزادی ۱۳۸۱ ب؛ مقالهٔ دوم = نوکنده ۱۳۸۱؛ مقالهٔ نهم =نوروز ادهٔ چگینی ۱۳۸۱؛ نقره کار ان سیلک = ملکشهمیرزادی ۱۳۸۲؛ کاوشهای سیلک = گیرشمن ۱۹۳۹–۱۹۳۸ (در کتابنامه).

۲. زیگورات سیلک، ص ۴۱، سطر ۳، همچنین پیش از آن: ص ۳۲؛ چنین نامگذاری حقاً در باستان شناسی ایران و شرق نزدیک بی سابقه است! باید که در این نامگذاری و دلایل آن (بهویژه آنکه «...هر روز صبحگاه نخستین شعاعهای خورشید بامدادی به آن می تابد...»)، در باستان شناسی ما تعمق و تأمل بیشتری کنیم که سزاست. ۳. نکتهٔ بسیار جالب در این میان، آن است که در فرایند تولید و فرآوری مواد و مصالح ساختمانی، خشتمالی یکی از سبکترین و پستترین کارهاست، و غالباً تبحر و تخصص و تجربهٔ کاری ویژهای را طلب نمیکند؛ بر خلاف معماران و بنایان که بنا به سرشت کار خویش با یکدیگر مرتبطند، خشتمالها عملاً ارتباطی با همدیگر ندارند و از کار وبار همکاران خود بی خبرند؛ بدین سان ایجاد هرگونه توافقی میان آنان برای اختیار كردن معيارهايي خاص (خصوصاً به كار بردن ابعاد و اندازههايي معين براي قالب خشتها) به خودی خود منتفی خواهد بود (با تشکر از آقای عمران گاراژیان که تجارب قومباستان شناسانهٔ خود در این باب را در اختیارم نهاد).

۴. نویسندهٔ ما پیشتر شخصاً با جملاتی ـصد البته ـ مملو از فروتنیهای معهود خود، در جایی چنین نوشته: «... [ انجام فلان کار] را از الطاف خفیه الهی میدانم که شامل حال من شده است. به گمانم مشیت الهی بر این بوده که گام نخست در این کار راکه سابقه نداشته است، من بردارم ...» (ملکشهمیرزادی ۱۳۷۶، ص شش).

همیشه آثاری از نگارش نیز به دست آمدهاند» (مقالهٔ اول، ص ۲۹، سطر ۱۳)؛ به کار رفتن قید «همیشه» در این جمله نشان واضحی است از شیوهٔ مرضیهٔ عالمانهاندیشی. ۶ برای بحثی مقایسهای میان چنان سازههایی در نواحی شرقی با زیگورات در معنای میانرودانی آن همچنین بنگرید به مقالهٔ ژان ـ لویی هو (۱۹۸۸). ۷. برای اندیشههایی دیگر درباب زیگورات بنگرید به: والا ۱۹۹۷ و ۲۰۰۳.

۵. دقت در این جمله از متن نوشته هم سزاست: «... بنابراین همراه این کاسهها

۸ برای ریشهٔ معماری زیگوراتهای میانرودانی و تطور آن بنگرید به: شَریر ۱۹۶۴، و بوسنیک ۱۹۷۰؛ برای شکلگیری قدیم ترین زیگور اتهای سومری از سلالهٔ سوم اور بنگرید به: سَویج ۱۹۹۸.

۹. اخیراً در بازدیدی از سیلک (۱۳۸۲/۱۱/۱۷)، اندازهگیری دقیقی از خشتهای دیوارهای برجای مانده از بافت معماری سیلک ۶ در نزدیکی رگهٔ ۱ لایهنگاری نوکنده (مقالهٔ دوم، ص ۶۵، نقشهٔ ۲:الف) انجام شد؛ ديوار خشتى پشت رگهٔ ۱ دقيقاً بادو نوع قالب خشت با یک پیمون به اندازههای ۱۰×۳۵×۳۵ و ۲۰×۴۰×۴۰ سانتیمتر ساخته شده.

۱۰. بهویژه اجرای روشهای زمینفیزیک اکتشافی و مغناطیسسنجی هم مسلماً بی فایده نخواهد بود، چونان که در ایران هم سابقه دارد (بسنجید با: امین پور ۱۳۸۰).

۱۱. و این ترکیب اضافی «شیبراه بالارو شیبدار» خود اعجازی است در ایجاز، تعبیر نغز و دلکشی است از فارسینویسی دانشمندانهٔ باستان شناسی دورانساز ما؛ مگر «شیبراه بالارو» ممکن است «شیبدار» نباشد، که نویسندهٔ ما را برای ادای چنان مفهومی مجبور به برساختن چنین ترکیب و تعبیر غریب و غلط و زشتی کند؛ شیبدار بودن شیبراهه در بطن خود واژه نهفته است و دیگر نیاز به آن صفت ممیزهٔ «شیبدار» نیست، لابد در برخی دیگر نمونههای کهن ترین زیگوراتهای دنیای باستان از «شیبراه بالارو غير شيبدار» (!) سراغي داشتهاند كه اجباراً اين يكي را به گونهٔ متمايز «شيبراه بالارو شيبدار» خواندهاند.

۱۲. اگر مجریان و متولیان «طرح بازنگری سیلک» توانستند در جهان باستان حتی یک زیگورات را معرفی کنند که در آن به جای پلکان از شیبراهه استفاده شده باشد، مرا سخت ممنون خویش کردهاند و از اشتباه در آوردهاند.

۱۳. بنابراین میبینید که برای محاسبهٔ میزان شیب مجموعهٔ پلکان در یک سازهٔ زیگوراتگون نیازی به عملیات محیرالعقول نهادن تخته بر روی بخش بر جای ماندهٔ شیبراهه و مابقی قضایا نیست، بلکه فقط کافی است اندک شواهد و مدارکی حقیقتاً باستان شناختی از یکی دو پله به دست آید تا بقیه را برمبنای آنها بازسازی کرد.

۱۴. مثلاً داریوش آشوری چنین می پندارد (بنگرید به: آشوری ۱۳۷۴، ص 309). ۱۵. ویراستاران به چنین کژتابیهایی در زبان، حشو قبیح و بلکه اقبح میگویند!

۱۶. ژرژ کنتِنو پزشک بود و پس از آنکه به شرق شناسی روی کرد، بیش و پیش از أنكه باستان شناس باشد زبان شناس محسوب مى شد.

۱۷. بی آنکه در این باب غلو کرده باشیم، شایستهٔ یادآوری است که اخیراً علاوه بر نوشی جان، در باستان شناسی دورهٔ ماد به موارد چندی از چنان پدیدار فرهنگی (پر کردن سازههایی \_محتملاً دینی\_ پیش از ترک گفتن آنها) برخورد شده: یکم اینکه گفته

### ۴۰ "سازهٔ بزرگ` سیلک: ساخت و سازی از دورهٔ ماد یا زیگورات خورشید؟!

می شود که در دژ مادی اُزبکی به شواهدی هر چند اندک در این مورد بر خوردهاند، بسنجید با: مجیدزاده ۱۳۷۷، ص ۶۴؛ و یا در جای دیگر حفار از اصطلاح «مسدودسازی» برای نامیدن پدیدار فرهنگی مشابهی در دژ مادی اُزبکی استفاده میکند، بنگرید به: مجیدزاده ١٣٧٩، ص ۴۵-۴۴؛ دوديگر در نيايشگاه (؟!) مادي زاربُلاغ قم هم به مانند نوشي جان گويا درون سازه هنگام ترک شدن بنا عمداً پُر شده؛ در نوشیجان جابهجا درون فضاهای معماری را با لاشه سنگ و با خشت چینی پُر کرده اند و اما در زاربُلاغ علاوه بر آنکه فضاهای درونی را با لاشه سنگ و تکههای قلوه سنگ پُر کردهاند، از بیرون هم تمام سازه را با لایهای دو پوسته (اولی از تکه سنگ باملاط گل و دومی از خشت باملاط گل) پوشاندهاند، تا جایی که حجم بنا عملاً به شکل تپهای مصنوعی درآمده بوده، بنگرید به: کابلی ۱۳۷۸ و ملکزاده ۱۳۸۲؛ سهدیگر در بنای سنگی واسون کهک \_آنهم در ناحیهٔ قم\_که به تازگی شناخته شده و بسی مانند زاربُلاغ و هم بهمانند آن بنا گویا از دورهٔ مادهاست (عصر آهن ۳ و به گمانی آغاز عصر آهن ۴). در اینجا \_شاید پیش از ترک بنا\_درون جسم سازه را تا حدوداً ارتفاع ۸ الی ۱۰ متر با حجم گلینِ چینهمانند پُر کردهاند و همچنین از بیرون تماماً روی دیوارها را با لایهای گلین بهمانند چینه \_دقیقاً شبیه به زاربُلاغ \_ پوشش دادهاند، بسنجید با: موسوی [ منتشر نشده] و بنگرید به: ملکزاده [ منتشر نشده].

۱۸. مادام تانیا گیرشمن در کتاب خاطراتش عکسی از ایشان چاپ و او را کاسم (Kassem) معرفی کرده (گیرشمن ۱۹۷۰، عکس شمارهٔ ۱۰، روبروی ص ۴۹).

۱۹. احمد بنا (Ahamd Bâna)، به قول مادام گیرشمن در کتاب خاطرات خود (گیرشمن ۱۹۷۰، عکس شمارهٔ ۵۹، روبروی ص ۲۵۷).

۲۰. و صد البته در ملاقاتی با آقای عباس اعتمادفینی در مورخ ۱۳۸۲/۱۱/۱۷ ایشان صراحتاً اظهار کرد که در بهار سال ۱۳۷۹، آن هنگام که از طرف ادارهٔ میراث فرهنگی کاشان گردشگران نوروزی را در بازدید از تپههای سیلک همراهی و راهنمایی میکرده، در این اندیشه افتاده که پُشتهٔ خشتی سیلک زیگورات است و همان موقع این مسئله را مکتوب کرده و در نامههایی جداگانه برای فرماندار کاشان و مدیر میراث فرهنگی کاشان فرستاده؛ همچنین ایشان مؤکداً ابراز داشت که این مهم را در همان نخستین روزهایی که «طرح بازنگری سیلک» کار خود را آغاز میکرده با سرپرست و مجری این طرح، در میان

۲۱. در اینجا نقل کردن خاطرهای عبرتاموز بیمناسبت نیست؛ اخیراً در ملاقاتی استاد مهدی رهبر، باستان شناس پُرسابقه و پیش کسوت، حکایتی نغز در ارتباط با همین موضوع روایت می کرد؛ هنگامی که در واپسین سالهای پیش از انقلاب، ایشان کاوشهای بیستون را که گروه باستان شناسان آلمانی رها کرده بود، از سر میگرفت؛ روزی شخصی به نام مش باقر خود را بدیشان معرفی می کند و می گوید که از آغاز کاوش آلمانها در بیستون سرکارگر آنها بوده، و پس از شروع کاوشهای بسطام هم، وُلفرام کلایس که با همدیگر در

همین بیستون کار کرده بودند، او را با خود به بسطام میبرد و همکاریشان ادامه پیدا می کند؛ آقای رهبر هم او را به کار در گروه خود دعوت می کند؛ اما جالب این است که هر زمان که بازدیدکنندگانی، چه بومی و چه غیر، نزد مش باقر میرسیدند، و از او چگونگی کار را میپرسیدند، او بیدرنگ میگفته که اینها **اَراتویی** است(؟!)؛ حتماً مش باقر آن هنگام که با گروه باستان شناسان آلمانی به دژ اور ارتویی بسطام رفته بوده، مکرراً و مرتباً از آنها می شنیده که این آثار اور ارتویی است و قاعدتاً نزد خود فکر کرده که لابد باستان شناسان جملگی به دنبال چیزهای اَراتویی میگردند. شاید حکایت زیگورات شدن پشتهٔ خشتی سيلک هم داستاني مانند آثار اراتويي بيستون داشته باشد؟ کسي چه ميداند! احتمالاً اگر به عوض عباس اعتمادفینی کاشانی، مش باقر بیستونی کرماشانی سرکارگر حفریات جدید سیلک میبود، «سازهٔ بزرگ» به جای زیگور اتی پیشعیلامی، یک دژ **اَراتویی** میشد!

۲۲. نام این دژ مادی در نبشتههای آشورینو به گونهٔ شیکرکی ( $\dot{}$ ikrakki) ضبط شده (پارپولا ۱۹۷۱، ص ۳۳۵ و زادُک ۲۰۰۲، ص ۵۵)، بنابراین صورت «سیلکا» یا «شیلکا» که بنا بر صحبت استاد کامبخش فرد و هماو به قولی از دایسُن و یانگ نقل کرده، بي وجه است؛ در اصل فرانسهٔ كتاب گيرشمن دقيقاً Shilka-(ki) يا (Shirkaki أمده (ص ۷۸)، اما در نسخهٔ انگلیسی گویا غلط مطبعی پیش آمده باشد، چون Shirkari یا Shilka-(ki) درج شده (ص ۹۴)، ترجمهٔ فارسی احتمالاً فقط از متن انگلیسی تبعیت کرده و «شیرکری» یا «شیلککی» آورده (ص ۹۳). برای انعکاس این مطلب (اینهمانی دژ مندرج در متون أشوری با سیلک امروزین) نزد دانشپژوهان ایرانی بنگرید به: مشکور ۱۳۴۷، ص ۱۵۰؛ اَذکائی ۱۳۷۲، ص ۱۱۸؛ قرشی ۱۳۷۳، ص ۲۰۳.

۲۳. شایسته است علاقهمندان بدین مباحث به تاریخ علم اثر سارتُن (۱۹۵۲) یا علوم دقیق در عصر عتیق اثر نویگِباوئِر (۱۹۵۷) یا پیدایش دانش نجوم اثر فان دِر وِردِن (۱۹۶۸) مراجعه کنند تا به روایتهایی دقیق از تاریخ علم و ریاضیات دست یابند.

۲۴. پیش از ما دیگران هم \_بهحق\_ به چنین سادهاندیشیهایی در پرسش ۱۹ اعتراض کردهاند، بنگرید به: نصراللهزاده ۱۳۸۲، ص ۱۱۹.

۲۵. ظریفی \_با کمی چاشنی طنز و مطایبه \_ می گفت که آیا این عجیب نیست که باستان شناسی ایران طی تاریخچهٔ تقریباً بیش از ۱۵۰ سالهٔ خود فقط و فقط یک زیگورات یخنازنبیل ـ را کشف کرده باشد و در مقابل در یکی دو سال اخیر از هر گوشهٔ ایران زیگور اتهایی در حال اکتشاف باشد؟

۲۶. برای محک زدن میزان احاطه و اشراف واقعی شخص سرپرست و مجری «طرح بازنگری سیلک» از وضعیت پشتهٔ خشتی سیلک، مساحت و موقعیت آن در گسترهٔ تپهٔ جنوبی، دقت در نوشتهٔ ایشان مسلماً پر فایده خواهد بود: «امروزه زیگورات ... بيشترين بخش تپه جنوبي سيلك را تشكيل داده» (مقالة اول، ص ۴۱)؛ أيا واقعاً چنين است؟ أيا «سازهٔ بزرگ» بيشترين [؟!] بخش تپهٔ جنوبی را تشكيل داده؟

### كتابنامه

فارسی)

اَ ذکائی، پرویز، ۱۳۷۲، درگزین تا کاشان، تهران: پاژنگ، ۱۸۷ ص.

اسفندیاری، آزرمیدخت، ۱۳۷۸، «تپه ازبکی: یکی از مراکز فرهنگی فلات مرکزی»، باستانشناسی و هنر ایر ان: ۳۲ مقاله در بزرگداشت عزتالله نگهبان، به کوشش: عباس علیزاده و همکار ان، تهران: مرکزِ نشر دانشگاهی، ص ۶۳-۴۶.

آشوری، داریوش، ۱۳۷۴، فرهنگ علوم انسانی، انگلیسی ـفارسی، تهران: نشر مرکز، ۵۳ + 425 ص.

امین پور، بابک، ۱۳۸۰، «کاربرد روشهای ژئوفیزیک اکتشافی در باستان شناسی و نمونهای از اجرای روش مغناطیس سنجی در اطراف معبد چغازنبیل»، باستان پژوهی، شمارهٔ ۸۰ سال ۳، ص ۹–۴.

بیرشک، احمد، ۱۳۶۵، اصول مناظر و مرایا (پرسپکتیو)، تهران: علمی و فرهنگی، شش + ۱۷۳ ص. پوربخشنده، خسرو و سرلک، سیامک، [ زیر چاپ]، کاوشهای باستانشناختی گورستان عصر آهنِ تپه صَر م، ۱۳۸۱–۱۳۸۰ (مجلهٔ باستانشناسی و تاریخ). تجویدی، اکبر، ۱۳۵۵، دانستنیهای نوین دربارهٔ هنر و باستان شناسی عصر هخامنشی بر بنیاد کاوشهای پنج سالهٔ تخت جمشید (سالهای ۲۵۲۷ تا ۲۵۲۷ شاهنشاهی)، تهران:

ادارهٔ کل نگارش وزارت فرهنگ و هنر به مناسبت جشن فرهنگ و هنر، ۲۱۳ ص.

چوبک، حمیده و جاوری، محسن، [زیر چاپ]، محوطهٔ باستانی گورتان اصفهان (مجموعه مقالات ویژهٔ مادپژوهی).

سرلک، سیامک، [ منتشرنشده]،گزارش نخستین فصل کاوشهای باستانشناختی قلیدرویش جمکران (قم)، پاییز ۱۳۸۲ (پژوهشکدهٔ باستانشناسی).

سرلک، سیامک، [دردست آمادهسازی]، گزارش دومین فصل کاوشهای باستان شناختی قلی درویش جمکران (قم)، پاییز ۱۳۸۳ (پژوهشکدهٔ باستان شناسی).

سودایی، بیتا، [ منتشر نشده]، بررسی سفالینه های منقوش قبرستان B سیلک، پایان نامهٔ کارشناسی ارشد باستان شناسی، به ر اهنمایی: حمید خطیب شهیدی، تهران: گروه آموزشی باستان شناسی دانشکدهٔ علوم انسانی دانشگاه تربیت مدرس، ۱۳۸۱.

صراف، محمد رحیم، ۱۳۷۴، «نویافتههای معماری و شهرسازی در تپه هگمتانه (همدان)»، مجموعهٔ مقالات نخستین کنگرهٔ تاریخ معماری و شهرسازی ایر ان، ارگ بم - کرمان، ۷ تا ۱۲ اسفند ماه ۱۳۷۴، به کوشش: باقر آیتاللهزادهٔ شیرازی، جلد دوم، تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور ۴۷، ص ۴۰۰–۸۱۲.

صراف، محمد رحیم، ۱۳۷۸، «روند معماری و شهرسازی شهر باستانی هگمتانه (همدان) در پایان نهمین فصل کاوش پاییز ۱۳۷۷»، مجموعهٔ مقالات دومین کنگرهٔ تاریخ معماری و شهرسازی ایر آن، ارگ بم ـ کرمان ـ ایر آن، ۲۵ تا ۲۹ فروردین ماه ۱۳۷۸، به کوشش: باقر آیتاللهزادهٔ شیرازی، جلد نخست، تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور ۹۵،

"سازهٔ بزرگ` سیلک: ساخت و سازی از دورهٔ ماد یا زیگورات خورشید؟! ۴۱ طالبی، فرامرز، ۱۳۸۱، «کاوشهای باستان شناسی و حمایت مردم: گفتگو با دکتر یوسف مجیدزاده»، موزهها، شمارهٔ ۳۳ (دورهٔ جدید، شمارهٔ ۱۲)، ص ۸-۲. عابدی|مین، عقیل، [ منتشرنشده]،گزارش بررسی بنای سنگی زاربُلاغ جهت ثبت در فهرست آثار ملیِ، ۱۳۷۱ (تهران: اِدارهٔ کل میراث فرهنگی استان تهران، [۱۷] ص). عبدی، کامیار، ۱۳۷۸، «کاسهٔ لبهواریخته: کاربرد و پر اکندگی»، باستان شناسی و هنر ایر آن: ۳۲ مقاله در بزرگداشت عزت الله نگهبان، به کوشش: عباس علیزاده و همکار آن، تهران: مرکز نشر دانشگاهی، ص ۸۴-۶۴ فهیمی، حمید، ۱۳۸۲، «عصر آهن در سیلک: گزارش مقدماتی بررسی سفالهای عصر آهن در سیلک»، نقره کار ان سیلک، گزارش فصل دوم، به کوشش: دکتر صادق ملکشهمیرزادی، سازمان میراث فرهنگی کشور، معاونت پژوهشی، پژوهشکدهٔ باستانشناسی، سلسله گزارشهای باستانشناسی ۳، تهران: انتشارات سازمان میراث فرهنگی کشور (پژوهشگاه) [شمارهٔ] ۲۲۸، ص ۱۲۷–۷۹. فهیمی، حمید، [زیر چاپ]، سکونتگاه گور خفتگان صَر م: گزارشی دربارهٔ محوطهٔ شمشیرگاه در جنوب قم، اردیبهشت ۱۳۸۲ (مجلهٔ باستان شناسی و تاریخ). قرشی، امانالله، ۱۳۷۳، ایر اننامک: نگرشی نو به تاریخ و نام ایران، تهرانِ، ۳۲۰ ص. کابلی، میرعابدین، ۱۳۷۶، «گزارش دومین فصل کاوش جبههٔ غربی تختگاه آپادانای شوش و طرح مرمت و بازسازی دیوار تختگاه، بهار ۱۳۷۴»، گز ارشهای باستان شناسی (۱)، تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور ۸۳، ص ۲۰۰–۱۸۷. کابلی، میرعابدین، ۱۳۷۸، «تقدس و تناسخ در معماریِ مذهبی»، مجموعه مقالات همایش معماری مسجد: گذشته، حال، آینده، تهران: دانشگاه هنر، جلد اول، ص ۴۴۳-۴۴۳. کابلی، میرعابدین، [زیرچاپ]، رد پای مادها در جلگهٔ ری، سفالینههای عظیم آباد (مجموعه مقالات ویژهٔ مادپژوهی). مجیدزاده، یوسف، ۱۳۵۶، «حفریات در تپهٔ قبرستان سگزآباد»، مارلیک (نشریهٔ گروه و مؤسسهٔ باستانشناسی)، شمارهٔ ۲، ص ۷۱–۵۳. مجیدزاده، یوسف، ۱۳۶۸ الف، آغاز شهرنشینی در ایر آن، تهران: مرکز نشر دانشگاهی، شش + ۲۰۶ ص. مجیدزاده، یوسف، ۱۳۶۸ ب، «دوران مفرغ در ماور اءالنهر باستان»، مجلهٔ باستان شناسی و تاریخ، سال ۳، شمارهٔ ۲، شمارهٔ پیاپی ۶، ص ۱۴-۲. مجیدزاده، یوسف، ۱۳۷۷، «گزارش مقدماتی نخستین فصل حفریات باستان شناختی در محوطهٔ أزبکی، شهرستان ساوجبلاغ، پاییز ۱۳۷۷»، مجلهٔ باستان شناسی و تاریخ، سال ۱۳،

شمارهٔ ۱، شمارهٔ پیایی ۲۵، ص ۸۱–۵۷. مجیدزاده، یوسف، ۱۳۷۹، «گزارش مقدماتی دومین فصل حفریات باستان شناختی در محوطهٔ اُزبکی، شهرستان ساوجبلاغ، پاییز ۱۳۷۸: دژ مادی اُزبکی»، مجلهٔ باستان شناسی و تاریخ، سال ۱۴، شمارهٔ ۲، شمارهٔ پیاپی ۲۸، ص ۴۹–۳۸.

مجیدزاده، یوسف، [۱۳۸۰]، نخستین و دومین فصل حفریات باستانشناختی در در محوطهٔ ازبکی: ساوجبلاغ (۱۳۷۷–۱۳۷۸)، سلسله گزارشهای مقدماتی ۱، پژوهشکدهٔ باستانشناسی، تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور، ۱۳۲ ص، عکسها، طرحها، نقشهها.

مجیدزاده، یوسف، ۱۳۸۲، جیرفت، کهنترین تمدن شرق، تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی با همکاری سازمان میراث فرهنگی کشور (پژوهشگاه)، ۲۱۸ + 20 ص، مصور، رنگی. مشکور، محمدجواد، ۱۳۵۷، هرا و ۱۶۳، ایر ان در عهد باستان، در تاریخ اقوام و پادشاهان، تهران: چ۳، تهران: چ۳، تهران: ۱۳۵۷، ص ۱۳۵۷ - ۱۴۹.

معتمدی، نصرتالله، ۱۳۷۴، «زیویه ـ قلعهای مان نائی، مادی»، مجموعهٔ مقالات نخستین کنگرهٔ تاریخ معماری و شهرسازی ایر آن، ارگ بم ـ کرمان، ۷ تا ۱۲ اسفند ماه ۱۳۷۴، به کوشش: باقر آیتاللهزادهٔ شیرازی، جلد نخست، تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور ۴۶، ص ۳۵۲–۳۲۰.

معتمدی، نصرتالله، ۱۳۷۶، «زیویه، کاوشهای سال ۱۳۷۴: معماری و شرح سفال»، گز ارشهای باستانشناسی (۱)، تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور ۸۳، ص ۱۰۰–۱۴۳. ملکزاده، مهرداد، ۱۳۸۱ الف، «تیغ مادی در نیام جنگاوران سیلک»، مجلهٔ باستانشناسی و تاریخ، سال ۱۷، شمارهٔ ۱، شمارهٔ پیاپی ۳۳، ص ۳۳–۱۷.

ملکزاده، مهرداد، ۱۳۸۱ب، «طبیعت انسانی و معرفتشناسی، باستانشناسان جوان و دانشجویان بیاشراف، اوتوریتهٔ محقق و مابقی قضایا»، باستانشناسی و هنر، شمارهٔ ۴، ص ۷۷. ملکزاده، مهرداد، ۱۳۸۲، «بنای سنگی زاربُلاغ قم، نیایشگاهی (؟) از دورهٔ ماد: گزارش بازدید و بررسی مقدماتی ـ پاییز ۱۳۸۱»، مجلهٔ باستانشناسی و تاریخ، سال ۱۷، شمارهٔ ۲، شمارهٔ پیاپی ۳۴، ص ۶۴–۵۲.

ملکزاده، مهرداد، [ زیرچاپ]، در جستجوی نشانههایی از ری مادی ـ هخامنشی (؟!): قلعه ایرج ورامین (مجموعه مقالات ویژهٔ مادپژوهی). اکار در دارد از ایرکال از ایرکال از ۱۲ (۵)کارکن کرد دارد در این داد در دارد در در در در در ۱۳۸۰ در اگرا در دارد

ملکزاده، مهرداد، [ أمادهٔ چاپ]، گورستان "مادی`` (؟)کلاک کرج: بازبینی یافتههای باستانشّناختی ـ زمستان ۱۳۸۲ ... (گزارشهای باستانشناسی). ملکزاده، مهرداد، [ منتشرنشده]، بنای سنگیِ واسون کهک، سازوای از دورهٔ ماد (؟):گزارش بازدید و بررسی مقدماتی ـ زمستان ۱۳۸۲ (مِحلهٔ باستانشناسی وتاریخ).

ملازاده، مهرداد، [ منتشرنشده]، بنای سنحی واسون ههچن، سازهای از دوره ماد (۱٪: فزارش باردید و بررسی مقدمانی ـ رمستان ۱۲۸۲ (مجله باستانشناسی وتاریج). ملکزاده، مهرداد، [دردست آمادهسازی]، بزرگر ادهای مادی در سگز آباد، دشت قزوین، به پیوست: بودهها و یافتههای باستانشناختی عصر آهن پایانی در مرکز فلات ایر ان (مؤسسهٔ باستانشناسی دانشگاه تهران).

ملکزادهباقری، فرخ، ۱۳۵۶، «گزارش مقدماتی حفاری ترانشهٔ E تپهٔ قبرستان (فصل حفاری ۱۳۵۱)»، مارلیک (نشریهٔ گروه و مؤسسهٔ باستان شناسی)، شمارهٔ ۲، ص ۸۰-۷۳. ملک شهمیرزادی، صادق، ۱۳۵۶، «گزارش مقدماتی فصل اول و دوم حفاری تپهٔ سگزآباد (سالهای ۱۳۴۹ و ۱۳۵۰)»، مارلیک (نشریهٔ گروه و مؤسسهٔ باستان شناسی)، شمارهٔ ۲، ص ۹۸-۸۸

ملکشهمیرزادی، صادق، ۱۳۷۲، «انتقال اندیشه: سوسک مصری در دشت قزوین»، مجلهٔ باستان شناسی و تاریخ، سال ۷، شمارهٔ ۲–۱، شمارهٔ پیاپی ۱۴–۱۳، ص ۷۴–۶۶ ملکشهمیرزادی، صادق، ۱۳۷۶، واژهنامهٔ باستان شناسی، انگلیسی ـ فارسی، فارسی ـ انگلیسی، تهران: مرکز نشر دانشگاهی، هشت + ۹۵ + 129 ص.

ملکشهمیرزادی، صادق، ۱۳۷۸، ایر ان در پیش از تاریخ، باستانشناسی آیر ان از آغاز تا سپیده دم شهرنشینی، تهران: انتشارات سازمان میراث فرهنگی کشور، معاونت پژوهشی، پژوهشکدهٔ باستانشناسی، ۵۷۶ ص.

ملکشهمیرزادی، صادق (سرپرست و مجری "طرح بازنگری سیلک")، ۱۳۸۱الف، زیگور ات سیلک، گزارش فصل یکم، سازمان میراث فرهنگی کشور، معاونت پژوهشی، پژوهشکدهٔ باستانشناسی، سلسله گزارشهای باستانشناسی ۲، تهران: انتشارات سازمان میراث فرهنگی کشور (پژوهشگاه) [شمارهٔ] ۲۱۴، ۲۱۴ + 6 ص.

ملکشهمیرزادی، صادق، ۱۳۸۱ب، «زیگورات سیلک»، زیگورات سیلک، گزارش فصل یکم، به کوشش: دکتر صادق ملکشهمیرزادی، سازمان میراث فرهنگی کشور، معاونت پژوهشی، پژوهشکدهٔ باستانشناسی، سلسله گِزارشهای باستانشناسی ۲، تهران: انتشارات سازمان میراث فرهنگی کشور (پژوهشگاه) [شمارهٔ] ۱۶۹، ص ۵۴–۲۷.

ملکشهمیرزادی، صادق، ۱۳۸۱ ج، زیگور ات سیلک، طرح بازنگری سیلک [بروشور]، تهران: معاونتِ معرفی و اَموزش سازمان میراث فرهنگی کشور، ۱۴ ص، رنگی.

ملکشهمیرزادی، صادق (سرپرست و مجری "طرح بازنگری سیلک")، ۱۳۸۲، نقره کار ان سیلک، گزارش فصل دوم، سازمان میراث فرهنگی کشور، معاونت پژوهشی، پژوهشکدهٔ باستانشناسی، سلسله گزارشهای باستانشناسی ۳، تهران: انتشارات سازمان میراث فرهنگی کشور (پژوهشگاه) [شمارهٔ] ۲۲۸ ۲۸۶، ۲۸۶ – 24 ص.

ملکشهمیرزادی، صادق و نوکنده، جبرئیل، ۱۳۷۹، آق تپه، گرگان: مدیریت میراث فرهنگی استان گلستان، ۱۷۹ ص.

موسوی، سید احمد، [ منتشر نشده]، گزارش ثبتی بنای سنگی واسون، ۱۳۸۲ (قم: ادارهٔ میراث فرهنگی استان قم، ۱۲ ص).

موسوی، علی، ۱۳۷۸، «هندواروپاییان در ایران: مقدمهای بر پیشینه و باستان شناسی مسئلهٔ هندواروپایی»، مجلهٔ باستان شناسی و تاریخ، سال ۱۳، شمارهٔ ۲، و سال ۱۴، شمارهٔ ۱، شمارهٔ پیاپی ۲۶ و ۲۷، ص ۲۱–۱۲.

مینوی، مجتبی، ۱۳۵۲، تاریخ و فرهنگ، تهران: خوارزمی، ۵۵۴ ص.

مهریار، محمد، ۱۳۶۱، «بررسی عوامل معماری محوطهٔ باستانی تپه هگمتانه»، اثر، شمارهٔ ۷ و ۸ و ۹، ص ۱۱۵–۷۶.

مهریار، محمد و کبیری، احمد، ۱۳۶۵، «گزارش مقدماتی بررسی میدان باستانی دلازیان، چشمه شیخ»، اثر، شمارهٔ ۱۲ و ۱۳ و ۱۴، ص ۴۳–۳.

نصرالله زاده، سیروس، ۱۳۸۲، «زیگورات سیلک»، کتاب ماه تاریخ و جغرافیا، شمارهٔ ۶۷-۶۶ سال ۶۰ شمارهٔ ۷-۶۰ ص ۱۲۰-۱۱۹.

نوروز ادهٔ چگینی، ناصر، ۱۳۸۱، «آجرهای با نقش اثر مهر»، زیگور ات سیلک، گزارش فصل یکم، به کوشش: دکتر صادق ملکشهمیرزادی، سازمان میراث فرهنگی کشور، معاونت پژوهشی، پژوهشکدهٔ باستانشناسی، سلسله گزارشهای باستانشناسی ۲، تهران: انتشارات سازمان میراث فرهنگی کشور (پژوهشگاه) [شمارهٔ] ۱۲۹- ۱۷۸، ص ۱۲۵–۱۷۱.

یغمائی، اسماعیل و پوربخشنده، خسرو، [ منتشر نشده]، گز ارش مقدماتی گمانهزنی تپه قبرستان کلاک بالا، ۱۳۶۹ (تهران: مرکز اسناد ادارهٔ کل میراث فرهنگی استان تهران، شمارهٔ ۷۲۲، ۳ ص).

- AKURGAL, E., 1968, *Urartzische und altiranische Kunstzentren*, Türk Tarih Kurumu Yaynilarindan VI. Seri no. IX, Ankara: Türk Tarih Kurumu Basimevi, 144 pp., 43 Taf.
- ALDEN, J. R., 1982, "Trade and Politics in Proto-Elamite Iran", Current Anthropology XXIII, pp. 613-640.
- ALIEV, I., 1960, Istorija Mîdii, otv. red. V. V. Struve, Baku: Akademiia Nauk Azerbaijanskoi CCP, 360 pp. + 126 pls.
- AMIET, P., 1977, L'Art antique du Proche Orient, Paris (English trans.: Art of the Ancient Near East, by: J. Shepley and C. Choquet, New York: Harry N. Abrams INC. Publishers, 1980, 618 pp.).
- AMIET, P., 1985, "La période IV de Tépé Sialk reconsidéréé", *De l'Indus aux Balkans: Recueil à la mémoire de Jean Deshayes*, Contributions rassemblées et éditées par: J.-L. Huot, M. Yon, Y. Calvet, Paris: éditions Recherche sur les Civilisations, A.D.P.F., pp. 293-312, 13 fig.
- ربه فارسی ترجمه شده: «بازبینی دوره IV سیلک»، پیر آمیه، ترجمهٔ مرجان مشکور، زیگور ات سیلک، گزارش فصل یکم، به کوشش: صادق ملکشهمیرزادی (سرپرست و مجری "طرح بازنگری سیلک")، سازمان میراث فرهنگی کشور، معاونت پژوهشی، پژوهشکدهٔ باستان شناسی، سلسله گزارشهای باستان شناسی ۲، تهران: انتشارات سازمان میراث فرهنگی کشور (پژوهشگاه) [ شمارهٔ] ۱۲۹، ۱۳۸۱، ص ۱۹۵–۱۸۱).
- Brentjes, B., 1967, Die iranische Welt vor Mohammed, Leipzig: Koehler & Amelang, 304 pp., 123 Taf.
- BOEHMER, R. M., 1965, "Zur Datierung der Nekropole B von Tepe Sialk", Arch ologisher Anzeiger 1965, Heft IV, pp. 802-822, 8 fig.
- BUSINK, T. A., 1970, "L'origine et l'évolution de la ziggurat babylonienne", Jaarbericht Ex Oriente Lux XXI, pp. 91-142.
- CALMEYER, P., 1986, "Median Art and Architecture", Encyclopedia Iranica II/6, ed. by: E. Yarshater, pp. 565-569.
- CANAL, D., 1978a, "Travaux à la terrasse haute de l'Acropole de Suse", Cahiers de la Délégation Archéologique Française en Iran IX, pp. 11-55, fig 1-13, pls. i-x.
- CANAL, D., 1978b, "La Haute Terrasse de l'Acropole de Suse", Paléorient IV, pp. 169-176.
- (به فارسی ترجمه شده: «صفهٔ مرتفع آکروپل شوش»، دُنی کانال، شوش و جُنوب غربی ایر آن، تاریخ و باستان شناسی (سیر تکامل اجتماعی و فرهنگی از هز ارهٔ هفتم قبل از میلاد تا یورش مغول)، گز ارش گردهمایی بین المللی شوش و سمینار بلو، زیر نظر ژان پرو و ژنوییو دُلفوس، ترجمهٔ هایده اقبال، تهران مرکز نشر دانشگاهی، ۱۳۷۶، ص ۴۸–۴۰).
- CASAL, J.-M., 1961, Fouilles de Mondigak, 2 vols., Délégation archéologique française en Afganistan, Mémoires XVII, Paris: C Klincksieck
- CHARRIERE, G., 1964, "L'orintation de quelques ziggurates et sanctuaires", Revue d'assyriologie et d'archéologie orientaele LVIII, pp. 9-22.
- CHEVALIER, N., 2002, *La Recherche Archéologique française au Moyen-Orient 1842-1947*, Centre de Recherche d'Archéologie Orientale, Université de Paris I, Nº 14, Paris: éditions Recherche sur les Civilisations, adpf, xi + 630 pp.
- CONTENAU, G. et GHIRSHMAN, R., 1933, "Rapport préliminaire sur les fouilles de Tépé Giyan, près de Néhavand (Perse)", Syria: Revue d'art oriental et d'archéologie XIV, pp. 1-11, iii pls.
- CONTENAU, G. et GHIRSHMAN, R., 1935, Fouilles du Tépé Giyan, près de Néhavand, 1931 et 1932, Musée du Louvre Département des Antiquités Orientales, Série Archéologique III, Paris: Librairie Orientaliste Paul Geuthner, 144 p., 85 pls.
- CULICAN, W. 1965, The Medes and Persians, Ancient Peoples and Places XLII, London: Thames and Hudson, 260 pp.
- Curtis, J. 1989, Ancient Persia, London: British Museum Publications, 72 pp.
- DANDAMAYEV, M. A. and LUKONIN, V. G., 1980, Kul'tura i ekonomika drevnego Irana, Moskva, 416 pp (English trans.: The Culture and Social Institutions of Ancient Iran, by: Ph. L. Kohl with collaboration of D. J. Dadson, Cambridge: Cambridge University Press, 1989, 463 pp., 45 fig.).
- Deshayes, J., 1974, "La dixième campagne de fouille à Torang Tappeh 1973", Proceedings of the 2nd Annual Symposium on Archaeological Research in Iran 1973, ed. by: F. Bagherzadeh, Tehran: Iranian Centre for Archaeological Research, pp. 128-138.
- Deshayes, J., 1976, "Rapport préliminaire sur la onzime campagne de fouille à Torang Tappeh", *Proceedings of the 4th Annual Symposium on Archaeological Research in Iran 1975*, ed. by: F. Bagherzadeh, Tehran: Iranian Centre for Archaeological Research, pp. 298-321.
- Deshayes, J., 1977, "A propos des trrasses hautes de la fin du IIIe millenaire en Iran et en asie Centrale", *Le Plateau Iranien et l'Asie centrale des origines à la conquête islamique, Leurs relations à la lumière des documents archèologiques*, ed. by: J. Deshayes, Colloques Internationaux du Centre National de la Recherche Scientifique No 567, Paris: C. N. R. S., pp. 95-111.
- DE MECQUENEM, R., 1935, "Recherche à Tchogha Zanbil", Mémoires de la mission archéologique en Iran XXXIII, pp. 1 ff.
- DE MECQUENEM, R. and Dossin, G., 1938, "La »Marre« de Nabu", Revue d'assyriologie et d'archéologie orientaele XXXV, pp. 129-135.
- DIAKONOFF, I. M., 1956, Istorija Mîdii ot drevnej تُن vremen do kontsa IV v. do n. e., Akademiia Nauk CCCP, Moskva-Leningrad, 485 pp. (به فارسی ترجمه شده: تاریخ ماد، ایگور میخائیلوویچ دیاکونوف، ترجمهٔ کریم کشاورز، مجموعهٔ ایر انشناسی ۳۳، زیرنظر احسان یارشاطر، تهران: بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۴۵، چ ۲ آپران علمی و فرهنگی، ۱۳۵۰، ۴۶۶ ص).
- DIAKONOFF, I. M., 1985, "Media", *The Cambridge History of Iran II: The Median and Achaemenian Periods*, ed. by: I. Gershevitch, Cambridge: Cambridge University Press, pp. 36-148.
- DIAKONOFF, M. M., 1961, *Očerk istorij drevnego Irana*, Moskva, 444 pp.
- (به فارسی ترجمه شده: تاریخ ایر ان باستان، میخائیل میخائیلوویچ دیاکونوف، ترجمهٔ روحی ارباب، مجموعهٔ ایر ان شناسی ۳۹، زیرنظر احسان یارشاطر، تهران: بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۴۶، ج۲، تهران: علمی و فرهنگی، ۱۳۸۰ ۴۱۵ ص).
- DILLON, B. D. (ed.), 1992, *The Student's Guide to Archaeological Illustrating*, Second, recived edition, Archaeological Reserch Tools I, Institute of Archaeology, University of California, Los Angeles, vi + 185 pp..
- Dyson, Jr., R. H., 1965, "Problems of protohistoric Iran as seen from Hasanlu", Journal of Near Eastern Studies XXIV/3, pp. 193-217.
- Dyson, Jr., R. H., 1999, "Triangle-Festoon Ware Reconsidered", *Neo-Assyrian, Median, Achaemenian and other studies in honor of David Stronach*, Vol. 2., ed. by: R. Boucharlat *et al.*, Iranica Antiqua XXXIV, pp. 115-144.
- Frankfort, H., 1954, The Art and Architecture of the Ancient Orient, Harmondsworth.
- Gelb, I. J. et al. (eds), 1956, The Assyrian Dictionary of the Oriental Institute of the University of Chicago, volume 5: G, Chicago: Oriental Institute and J. J. Augustin Verlagsbuchhandlung.
- Gelb, I. J. et al. (eds), 1961, The Assyrian Dictionary of the Oriental Institute of the University of Chicago, volume 21: Z, Chicago: Oriental Institute and J. J. Augustin Verlagsbuchhandlung.

GHIRSHMAN, R., 1934, "Une tablette proto-élamite du plateau iranien", Revue d'assyriologie et d'archéologie orientale XXXI, pp. 115-119.

GHIRSHMAN, R., 1935, "Rapport préliminaire sur les fouilles de Tépé Sialk, Près de Kashan (Iran)", Syria: Revue d'art oriental et d'archéologie XVI, pp. 229-246, 11 fig., pls. xxxvii-xliv.

GHIRSHMAN, R., 1938, Fouilles de Sialk, près de Kashan, 1933, 1934, 1937, vol. I, Musée du Louvre - Département des Antiquités Orientales, Série Archéologique IV, Paris: Librairie Orientaliste Paul Geuthner, 152 p., 96 pls.

(به فارسی ترجمه شده:سیلک کاشان، رومن گیرشمن، جلد اول، ترجمهٔ اصغر کریمی، تهران: انتشارات سازمان میراث فرهنگی کشور (پژوهشگاه) ۲۷۲ ،۱۳۷۹ ،۱۲۹ و GHirshman , R., 1939, Fouilles de Sialk, près de Kashan, 1933, 1934, 1937, vol. II, Musée du Louvre - Département des Antiquités Orientales, Série Archéologique V, Paris: Librairie Orientaliste Paul Geuthner, 259 p., 101 pls.

GHIRSHMAN, R., 1942, "Recherches préhistoriques en Afghanistan. Fouilles de Nad-i Ali", Revue des Arts Asiatiques XIII/1, pp. 10-22.

GHIRSHMAN, R., 1950, "Notes iraniennes VI. Le trésor des Sakkez, les origins de l'art Mède et les bronzes du Luristan", *Artibus Asis XIII/3-4*, pp. 181-206.

GHIRSHMAN, R., 1951, L'Iran; des origines à l'Islam, Paris, 330 pp (English ed.: Iran from the earliest times to the Islamic conquest, Pelican Books A 239, Harmondsworth, 1954, 368 pp.).

(به فارسی ترجمه شده: ایر ان از آغاز تا اسلام، رومن گیرشمن، ترجمهٔ محمد معین، تهران: بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۳۶، ۵۰۰ ص).

GHIRSHMAN, R., 1961a, "Tchoga Zambil, Rapport préliminaire de la IXe campagne (1961-62)", Arts Asiatiques VIII, pp. 256-258.

GHIRSHMAN, R. (ed.), 1961b, 7000 ans d'art en Iran, Exposition Paris, Petit Palais, octobre 1961-janvier 1962, Paris.

GHIRSHMAN, R., 1962a, "La Civilisation achéménide et l'Urartu", A Locust's Leg. Studies in honour of Seyyed Hassan Taqizadeh, ed. by: W. B. Henning and E. Yarshater, London, pp. 85-88.

GHIRSHMAN, R. (ed.), 1962b, 7000 Jahre Kunst in Iran, Villa Hügel, Essen, 16. Februar bis 24. April 1962, Essen.

GHIRSHMAN, R., 1963a, Perse: Proto-Iraniens, Mèdes, Achéménides, L'Univers des formes V, Paris: NRF Gllimard, 441 pp.

(به فارسی ترجمه شده: هنر ایر ان در دور ان ماد و هخامنشی، رومن گیرشمن، ترجمهٔ عیسی بهنام، تهران: بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۴۶، ۴۲۰ ص).

GHIRSHMAN, R., 1963b, "Iranian Pre-Sassanian Art Cultures", Encyclopedia of World Art VIII, pp. 247-286.

(به فارسی ترجمه شده: فرهنگهای هنری ایر آن: ماقبل تاریخ، هنر مادی، هنر هخامنشی، هنر پارتی، رومان گیرشمن، ترجمهٔ یعقوب آژند، تاریخ هنر ایران (۱)، تهران: مولی، ۱۳۷۶، ده + ۱۷۲ ص).

GHIRSHMAN, R., 1964, "Le trésor de l'Oxus, les bronzes du Luristan et l'art Mède", Vorderasiatische Archiologie, Studien und Aufsütze Anton Moortgat zum 65. Geburstag gewidmet von Kollegen, Freunden und Schülern, ed. by: K. Bittel et al., Berlin: Verlag von Gerbr. Mann, pp. 88-94, pls. 17-19.

GHIRSHMAN, R., 1966, Tchoga Zanbil (Dur Untash), I. La Ziggurat, Mémoires de la délégation archéologique en Iran XXXIX, Paris. (په فارسی ترجمه شده: چغازنبیل (دور ـ اونتاش)، جلد اول: زیگورات، رومن گیرشمن، ترجمهٔ اصغر کریمی، تهران: انتشارات سازمان میراث فرهنگی کشور (پژوهشگاه) ۲۸۸ (۱۳۷۳ ص).

GHIRSHMAN, R., 1974, "Un Mède sur les bas-reliefs de Nimrud", Iraq XXXVI pp. 37-38, pls. iii-iv.

GHIRSHMAN, R., 1974-77, "A propos de la Nécropole B de Sialk", Jahrbuch für Pr\(\tilde{\triangle}\)historische und Ethnographische Kunst XXIV, pp. 41-49, pls. 24-28.

GHIRSHMAN, R., 1976, Terrasses sacrées de Bard-e Néchandeh et de Masjid-i Solaiman, L'Iran du sud-ouest du VIIIe s. av. notre ère au Ve s. de notre ère I-II, Mémoires de la délégation archéologique en Iran XLV, Paris.

GHIRSHMAN, R., 1977, L'Iran et la migration des Indo-Aryens et des Iraniens, Leiden: E. J. Brill, 88 pp., 16 fig.

GHIRSHMAN, T., 1970, Archéologue malgré moi, Vie quotidienne d'une mission archéologique en Iran, A la Baconnière-Neuchâtel, Albian Michel, Paris, 432 pp.

GOFF MEADE, CL., 1968, "Luristan in the first half of the first Millennium B.C.: A preliminary report on the first season's excavations at Baba Jan, and associated surveys in the Eastern Pish-i-Kuh", *Iran VI*, pp. 105-134.

GRANTOVSKII , E. A., 1970, Rannjaja istorija iranskix plemen Perednej Azii, Akademiia Nauk CCCP, Moskva, 395 pp.

GROPP, G., 1989, "Ein elamischer Baderitus", Archaeologia Iranica et Orientalis: Miscellanea in Honorem Louis Vanden Berghe, ed. by: L. De Meyer and E. Haerink, Gent, pp. 239-272.

(به فارسی ترجمه شده: «مراسم تطهیر مذهبی ایلامی»، گرد گروپ، ترجمهٔ محمدرحیم صراف، میراث فرهنگی، شمارهٔ هشتم و نهم، بهار و تأبستان ۱۳۷۳، ص ۲۵-۴). HANSMAN, J., 1972, ``Elamites, Achaemenians and Anshan'', Iran X, pp. 101-125.

HANSMAN, J., 1975, "An Achaemenian Stronghold", *Monumentum H. S. Nyberg III*, Hommages et Opera Minora, Acta Iranica VI, Téhéran - Liège - Leiden: Biblithèque Pahlavi - E. J. Brill, pp. 289-309.

HARDY, A. P., 1938, "Le monument de Neisar", Athar-e Iran III, pp. 163-166, fig. 100-106.

(به فارسی ترجمه شده: «بنای نیسر»، آندره پ. هاردی، آثار ایر ان، ترجمهٔ ابوالحسن سروقدمقدم، مشهد: آستان قدس رضوی، ۱۳۶۵، ص ۱۵۶–۱۵۲).

HARDY, A. P., 1939, "Période VI, Vestiges des Constructions: La Grande construction", in: Ghirshman, R., Fouilles de Sialk, près de Kashan, 1933, 1934, 1937, vol. II, Musée du Louvre - Département des Antiquités Orientales, Série Archéologique V, Paris: Librairie Orientaliste Paul Geuthner, pp. 23-25.

(به فارسی ترجمه شده: «دوران VI [→ IV] بقایای معماری»، رومن گیرشمن [→ آندره پ. هاردی]، ترجمهٔ هایده لاله، زیگورات سیدک، گزارش فصل یکم، به کوشش: صادق ملکشهمیرزادی، سازمان میراث فرهنگی کشور، معاونت پژوهشی، پژوهشکدهٔ باستانشناسی، سلسله گزارشهای باستانشناسی ۲، تهران: انتشارات سازمان میراث فرهنگی کشور (پژوهشگاه) [شمارهٔ] ۱۲۹۸، ۱۳۸۱، ص ۱۷۹–۱۷۷۷).

HENRICKSON, R. C., 1983, "A reconstruction of the Painted Chamber Ceiling at Baba-Jan", Iranica Antiqua XVIII, pp. 81-96.

HENRICKSON, R. C., 1996, "Sialk, Tepe", The Dictionary of Art XXVIII, p. 647.

HERZFELD, E., 1941, *Iran in the Ancient East*, Archaeological Studies presented in the Lowell Lectures at Boston, London - New York: Oxford University Press.

HINZ, W., 1971, "Eine altelamische Tonkrug-Aufschrift vom Rande der Lut", Arch Jologische Mitteilungen aus Iran (n. f.) IV, pp. 21-24.

HINZ, W. und KOCH, H., 1987, Elamisches W. terbuch, in 2 Teilen, Archologische Mitteilungen aus Iran (Ergenzungsband) XVII, Berlin: Verlag von Dietrich Reimer, 1392 pp.

HOUT, J.-L., 1965, Iran I: Des Origines aux Achéménides, Archaeologia Mundi, Genéve - Paris - Munich: Les éditions Nagel, 223 pp.

HOUT, J.-L., 1988, "Les ziggurat mésopotamiennes et l'Asie centrale", L'Asie centrale et ses rapports avec les civilisations oeirntales des origines à l'âge du Fer, Paris, pp. 37-42.

- HUART, C. et DELAPORTE, L., 1952, L'Iran Antique, slam et Perse et la civilisation Iranienne, Bibliothéque de Synthèse Historique, L'svolution de L'Humanité XXIV, Paris: sditions Albin Michel, xxx+ 528 pp.
- JOHNSON, E. C., 1975-76, "Urartian Influence upon Iranian Architecture in Early First Millenium B. C.", Marsyas XVII, pp. 21-38.
- JOHNSON, M. C., 1992, "Architectural Reconstruction Drawings", *The Student's Guide to Archaeological Illustrating*, ed. by: B. D. Dillon, Second, recived edition, Archaeological Reserch Tools I, Institute of Archaeology, University of California, Los Angeles, pp. 55-63.
- Kohl, P. L., 1984, Central Asia, Palaeolithic beginnings to the iron Age, edition Recherche sur la Civilisions "synthèse" no 14, Paris: A.D.P.F., 315 pp.
- KOLDEWEY, R., 1918, *Das Ischtar-Tor in Babylon*, Wissenschaftliche Ver.ffentlichungen der Deutschen Orientgesellschaft XXXII, Leipzig: J. C. Heinrichs'sche Buchhandlung.
- Kramer, C., 1977, "Pots and Peoples", Mountains and Lowlands: Essays in the Archaeology of Greater Mesopotamia, ed. by: L. D. Levine, and T. C. Young. Jr., Bibliotheca Mesopotamica VII, Malibu, CA: Undena Publications, pp. 91-112.
- LAMBERG KARLOVSKY, C. C., 1971a, "Proto-Elamite Account Tablets from Tepe Yahya, South-eastern Iran", Kadmos X/1, pp. 97-99.
- LAMBERG -KARLOVSKY, C. C., 1971b, "The Proto-Elamite Settlement at Tepe Yahya", Iran IX, pp. 87-96.
- LAMBERG -KARLOVSKY, C. C. and MAGEE, P., 1999, "The Iron Age Platforms at Tepe Yahya", Neo-Assyrian, Median, Achaemenian and other studies in honor of David Stronach, Vol. 2., ed. by: R. Boucharlat et al., Iranica Antiqua XXXIV, pp. 41-52.
- LAMBERG -KARLOVSKY, C. C. and Tosi, M., 1973, "Shahr-i Sokhta and Tepe Yahya, Tracks on the Earliest History of the Iranian Plateau", East and West XXIII, pp. 21-58.
- LENZEN, H., 1941, Die Entwicklung der Zikkurat von ihren Anfongen bis zur Zeit der III. Dynastie von Ur, Leipzig.
- LEVINE, L. D., 1987, "The Iron Age", The Archaeology of Western Iran, Settlement and Society from Prehistory to the Islamic Conquest, ed. by: F. Hole, Smithsonian Series in Archaeological Inquiry, Washington, D.C. London: Smithsonian Institution Press, pp. 229-250. (به فارسی ترجمه شده: «عصر آهن»، لوییس د. لوین، باستان شناسی غرب ایران، فرانک هول، ترجمهٔ زهرا باستی، تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت)، باستان شناسی ۱۵، ۱۳۸۱، ص ۴۹۶–۴۴۹).
- Martinez -Seve , L., 2001, "Ghirshman, Roman", Encyclopedia Iranica X/6, ed. by: E. Yarshater, pp. 583-586.
- MASSON, V. M., 1981, *Altyn-Depe*, Akademiya Nauk Turkmenskoy CCP, Leningrad: "Nauka" Leningradskoye Otedeleniye (English tarns. by: H. N. Michael, Uiversity Museum Monograph 55, Philadelphia: The University Museum, Uinversity of Pennsylvania, 1988, 160 pp. + xliii pls.).
- MATHESON, S. A., 1972, Persia: An Archaeological Guide, London: Faber Paperbacks and Faber Limited, 358 pp.
- MEDVEDSKAYA, I., 1982, Iran: Iron Age I, translated from the Russian by: S. Pavlovich, BAR International Series 126, Oxford, 130 pp.
- MEDVEDSKAYA, I., 1983, "Horse Harness from the Sialk B Cemetery", Iranica Antiqua XVIII, pp. 59-79, 3 fig.
- MEDVEDSKAYA, I., 1986, "A Study on the Chronological Parallels between the Greek Geometric Style and Sialk B Painted Pottery", Iranica Antiqua XXI, pp. 89-120, viii pls.
- MAGEE, P., 1997, "The Iranian Iron Age and the Chronology of Settlement in Southeastern Arabia", *Iranica Antiqua XXXII*, pp. 91-108. MOUSAVI, A., 1994, "Une brique a decor polychrome de l'Iran occidental (viiie-viie s.av.j.-c)", *Studia Iranica XXIII/1*, pp. 7-18.
- NEGAHBAN, E. O., 1991, Excavations at Haft Tepe, Iran, Uiversity Museum Monograph 70, Philadelphia: The University Museum of Archaeology and Anthropology, Uinversity of Pennsylvania, xxx+ 156 pp. + 7 plans + 58 pls.
  - (به فارسی ترجمه شده: حفاری هفت تپه، دشت خوزستان، عزتالله نگهبان، تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور ۱۸، ۵۹۶ ص).
- NEUGEBAUER, O., 1957, *The Exact Sciences in Antiquity*, Providence, Rhode Island: Brown University Press (reprinted by Dover: New York, 1969).
  - (به فارسی ترجمه شده: علوم دقیق در عصر عتیق، اوتو نویگهباور، ترجمهٔ همایون صنعتیزاده، تهران: علمی و فرهنگی، ۱۳۷۵، ۳۲۲ ص و ۱۴ لوحه).
- Parpola, S., 1970, *Neo-Assyrian Toponyms*, Programming and computer printing by: K. Koskenniemi, Alter Orient und Altes Testament VI, Neukirchen-Vluyn: Verlag Butzon & Bercker Kevelaer, xxix+ 408 pp. + map.
- PARROT, A., 1949, Ziggurats et tour de Babel, Paris.

Press.

- PORADA, E., 1965, Ancient Iran: The Art of pre-Islamic times, With the Collabrtions of R. H. Dyson and Contributions by: C. K. Wilkinson, London.
- ابه فارسی ترجمه شده: هنر ایر آن باستان (تمدنهای پیش از اسلام)، ایدت پرادا با همکاری رابرت دایسون و کمکهای چارلز ویلکینسون، ترجمهٔ یوسف مجیدزاده، تهران: دانشگاه تهران، ۱۳۵۷ ۳۷۴ ص).
- Potts, D. T., 1999, *The Archaeology of Elam, Formation and Transformation of an Ancient Iranian State*, Cambridge World Archaeology, Cambridge: Cambridge University Press, xxix+ 490 pp.
- Reiner, E., 1973, "The Location of An an" Revue d'assyriologie et d'archéologie orientale LXVII, pp. 57-62.
- SARTON, G., 1952, A History of Science I: Ancient Science Through the Golden Age of Greece, Cambridge-Harvard: Harvard University Press.
  - (به فارسی ترجمه شده: تاریخ علم ۱: علم قدیم تا پایان دورهٔ طلایی یونان، جورج سارتون، ترجمهٔ احمد ارام، تهران: امیرکبیر، ۱۳۳۶، ۶۹۴ ص).
- SAUVAGE, M., 1998, "La construction des ziggurat sous la troisième dynastie d'Ur", Iraq LX, pp. 45-63.
- SCERRATO, U., 1966, "Excavations at Dahan-i Ghulaman (Seistan-Iran), First Preliminary Report", East and West XVI/1-2, pp. 9-30.
- Schaeffer, C. F. A., 1948, "La date des nécropoles de Sialk", Stratigraphie comparée et chronologie de l'Asie Occidentale (IIIe et IIe millénaires), Syrie, Palestine, Asie mineure, Chypre, Perse et Caucase, Oxford London: The Griffith Institute Ashmolean Museum, by Geoffery Cumberlage Oxford University Press, pp. 467-477.
- SCHMIDT, E. F., 1940, Flights over ancient cities of Iran, Chicago, xxii + 104 pp.
- (به فارسی ترجمه شده: پرواز برفراز شهرهای باستانی ایر آن، اریک ف. اشمیت، ترجمهٔ آرمان شیشه گر، تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور ۱۳۷۶، ۱۳۷۶ ص). SCHMIDT, E. F., 1953, Persepolis I: Structures, reliefs, inscriptions, Oriental Institute Publications 68, Chicago: Uinversity of Chicago
  - (به فارسی ترجمه شده: تختجمشید، اِریک فردریک اشمیت، ترجمهٔ عبدالله فریار، تهران: فر انکلین ـ امیرکبیر، ۱۳۴۲).
- SCHMIDT, E. F., VAN LOON, M. N. and CURVERS, H. H., 1989, *The Holmes Expedition to Luristan*, with contribution by J. A. Brinkman, 2 vols. (text and plates), Chicago: University of Chicago, Oriental Institute Publications 108, xv + 594 + xiv pp., 265 pls.

```
SCHMITT, R., 1977, "K.nigtum im Alten Iran", Saeculum XXVIII, pp. 384-395.
```

SEIDL, U., 1976, "Ein Relief Dareios'I. in Babylon", Archiologische Mitteilungen aus Iran (n. f.) IX, pp. 125-130.

Shaw, I., 2002, "Ziggurat", A Dictionary of Archaeology, ed. by: I. Shaw & R. Jameson, Oxford: Blackwell Publishers, p. 623.

STOLPER, M. W., 1985, "Proto-Elamite Textes from Tall-i Malyan", Kadmos XXIV, pp. 1-12.

STRONACH, D., 1967, "Urartian and Achaemenian Tower Temples", Journal of Near Eastern Studies XXVI, pp. 278-288, pls. xxiv-xxvi.

STRONACH, D., 1969, "Excavations at Tepe Nūsh-i Jān, 1967", Iran VII, pp. 1-20

STRONACH, D., 1974, "Achaemenian Village I at Susa and the Persian Migration to Fars", Iraq XXXVI pp. 239-248, pls. xlix-lv.

STRONACH, D., 1978, Pasargadae: A Report on the Excavations conducted by the British Institute of Persian Studies from 1961 to 1963, Oxford: Oxford University Press at the Clarendon Perss, xii + 326 pp., 192 pls.

(به فارسی ترجمه شده: پاسارگاد: گزارشی از کاوشهای انجام شده توسط مؤسسه مطالعات ایر اُنی بریتانیا (از سال ۱۹۶۱ تا سال ۱۹۶۳)، دیوید استروناخ، ترجمهٔ حمید خطیبشهیدی، تهران: سازمان میراث فرهنگی کشور، ۶۱۶ ص.).

STRONACH, D. and ROAF, M., 1973, "Tepe Nūsh-i Jān 1970: Second interim report", Iran XI, pp. 129-140.

STRONACH, D. and ROAF, M., 1978, "Excavations at Tepe Nūsh-i Jān. Third interim report", Iran XVI, pp. 1-28.

Tirats'yan, G. A., 1964, "Urartian civilization and Achaemenian Iran", *Review on History and Philology II*, pp. 149-164 (repr. in: *From Urartu to Armenia, Florilegium Gevork A. Tirats'yan, im Memoriam*, ed. by: R. Vardanyan, tans. by: S. Mardanyan *et al.*, National Academy of Sciences of Armenia, Institute of Archaeology and Ethnography, Scientific Heritage 3, Published with the support of the Calouste Gulbenkian Foundation, Civilisation du Proche-Orient, Serie I: Archeologie et environnment 4, Neuchâtel: Recherches et Publications, 2003, pp. 23-31, pls. 1-3).

Tourovets, A., 1989, "Observations concernante le matériel archéologique des nécropoles A et B de Sialk", *Mélanges P. Amiet II*, Iranica Antiqua XXIV, pp. 209-244, iv pls.

TREIDLER, H., 1965, "Paraitakene", Paulys Real-Encyclopidie der classischen Altertumswissenschaft (Suppl.) X, ed. by: G. Wissowa et al., col. 478-482.

Vallat, F., 1993, Les noms géographiques des sources suso-élamites, avec la collaboration de B. Groneberg et du Groupe de Recherches Elamites, Répertoire Géographique des Textes Cunéiformes XI, Beihefte zum Tübinger Atlas des vordern Orients, Reihe B (Geisteswissenschaften), Nr. 7/XI, Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag, cxlv + 339 pp. + map.

VALLAT, F., 1997, "Le caractère funéraire de la ziggurat en Elam", Nouvelles Assyriologiues Brèves et Utilitaires 1997/38, 2 pp.

VALLAT, F., 2003, "L'origine orientale de la ziggurat", Jiroft: Fabuleuse décoverte en Iran, Dossiers d'archeologie, no. 287, pp. 92-95.

VANDEN BERGHE, L., 1959, Archéologie de l'Iran ancien, Documenta et monumenta Orientis antiqui VI, Leiden: E. J. Brill.

Vanden Berghe, L., 1979, Bibliographie analytique de l'archéologie de l'Iran ancien, avec la collaboration de B. De Wulf et E. Haerinck, Leiden: E. J. Brill, xxv+ 329 pp., Supplément 1: 1978-1980, L. Vanden Berghe et E. Haerinck, 1981, Leiden: E. J. Brill, xix+ 109 pp., Supplément 2: 1981-1985, L. Vanden Berghe et E. Haerinck, 1987, Leuven: Peeters, xiii + 102 pp., Supplément 3: 1986-1995, E. Haerinck & K. G. Stevens, 1996, Leuven: Peeters, xiii + 141 pp.

VAN DER WAERDEN, B. L., 1968, Erwachened Wissenschaft II: Anfgunge der Astronomie, Wissenschaft und Kultur XXIII, Basle-Stuttgart (English translation: Science Awakening II, The Birth of Astronomy, by: A. Dersden, London-Leiden-New York: Noorhoff Internatinal Publishing, 1974).

(به فارسی ترجمه شده: پیدایش دانش نجوم، بارتل ل. واندروردن، ترجمهٔ همایون صنعتیزاده، تهران: مؤسسهٔ مطالعات و تحقیقات فرهنگی، ۱۳۷۲، ۵۰۶ ص). و VON DER OSTEN, H. H., 1956, *Die welt der Perser*, Grosse Kulturen der Frühziet, Stuttgart: Gustav Kilpper Verlag, 299 pp., 118 Taf.

WEISSBACH, F. H., 1914, "Raga", Paulys Real-Encyclopidie der classischen Altertumswissenschaft (n. b.) I A, ed. by: G. Wissowa et al., col. 125-127.

Weiss, H. and Young, Jr., T. C., 1975, "The Merchants of Susa, Godin V and Plateau-Lowland Relations in the Late Fourth Millennium B.C.", *Iran XIII*, pp. 1-17.

(به فارسی ترجمه شده: «بازرگانان شوشی»، هاروی وایز و کایلر یانگ، ترجمهٔ یوسف مجیدزاده، مجلهٔ باستان شناسی و تاریخ، سال ۲، شمارهٔ ۱، شمارهٔ پیآپی ۳، پاییز و زمستان ۱۳۶۶، ص ۱۴-۲).

WHITCOMB, D., 1971, The Proto-Elamite Period at Tall-i Ghazir, Georgia: Uinversity of Georgia, M. A. Thesis.

WILLIAMS, T. et al., 2002, "The Ancient Merv Project, Turkmenistan. Preliminary Report on the First Season (2001)", Iran XL, pp. 15-42. WINTER, I., 1977, "Perspective on the «Local Style» of Hananlu IV B: A study in Receptivity", Mountains and Lowlands: Essays in the Archaeology of Greater Mesopotamia, ed. by: L. D. Levine and T. C. Young. Jr., Bibliotheca Mesopotamica VII, Malibu, CA: Undena Publications, pp. 371-386.

YAMAUCHI, E. M., 1990, Persia and the Bible, Grand Rapids, Michigan: Baker Book House.

YOUNG JR., T. C., 1963, *Proto-Historic western Iran: An Archaeological and Historical Review, Problems and Possible Interpretations*, Phil. Diss. University of Pennsylvania, University Microfilms, Inc., Ann Arbor, Michigan.

YOUNG JR., T. C., 1965, "A Comparative Ceramic Chronology for Western Iran, 1500-500 B.C.", Iran III, pp. 53-85.

YOUNG. JR., T. C., 1967, "The Iranian Migration into the Zagros", Iran V, pp. 11-34.

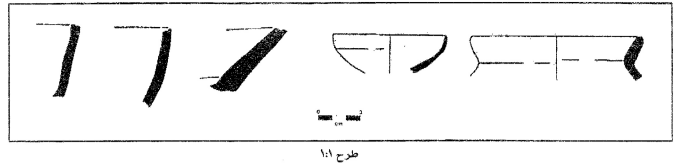
Young Jr., T. C., 1969, Excavations at Godin Tepe: First Progess Report, Royal Ontario Museum, Art and Archaeology, Occasional Paper XVII, Toronto: Royal Ontario Museum.

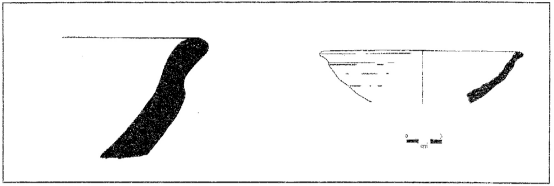
YOUNG. JR., T. C., 1974, "The day we found the Tablet", Rotunda VII, 4-11.

Young Jr., T. C., 1985, "Early Iron Age Iran Revisited: Preliminary suggestions for the re-analysis of old constructs", *De l'Indus aux Balkans: Recueil à la mémoire de Jean Deshayes*, Contributions rassemblées et éditées par: J.-L. Huot, M. Yon, Y. Calvet, Paris: \*ditions Recherche sur les Civilisations, A.D.P.F., pp. 361-378.

YOUNG. JR., T. C. and LEVINE, L. D., 1974, Excavations of the Godin Project: Second Progrees Report, Royal Ontario Museum, Art and Archaeology, Occasional Paper XXVI, Toronto: Royal Ontario Museum.

ZADOK, R., 2002, The ethno-liguistic charachter of northwestern Iran and Kurdistan in the Neo-Assyrian period, Archaeological Center Publications, Jerusalem: Graphit Press Ltd., 164 pp., maps.



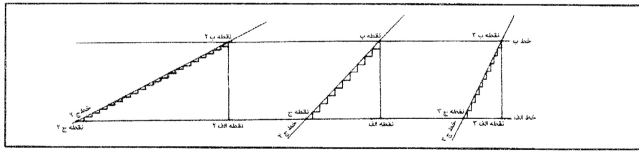


طرح ۲:۱

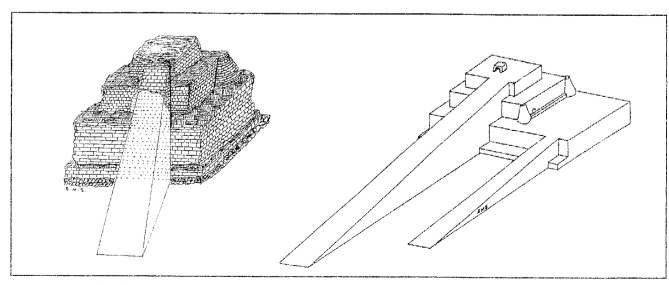
طرح ٢:١



طرح ۲

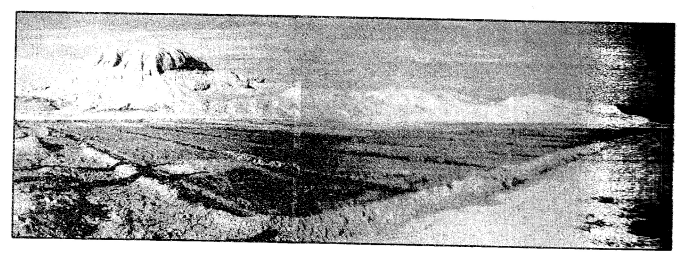


طوح ۳

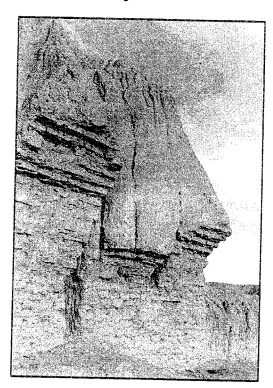


طرح ۵

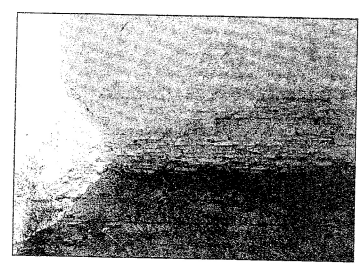
طرح ۴



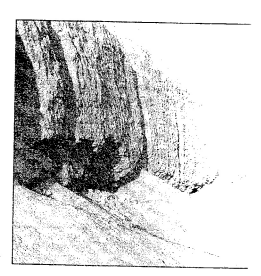
عکس ۱



عکس ۲



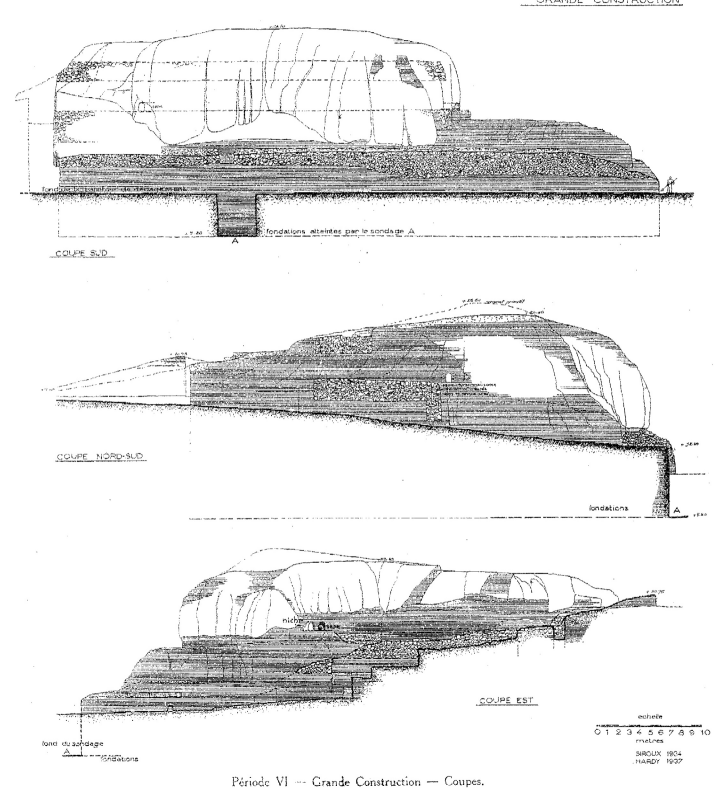
عکس ۴

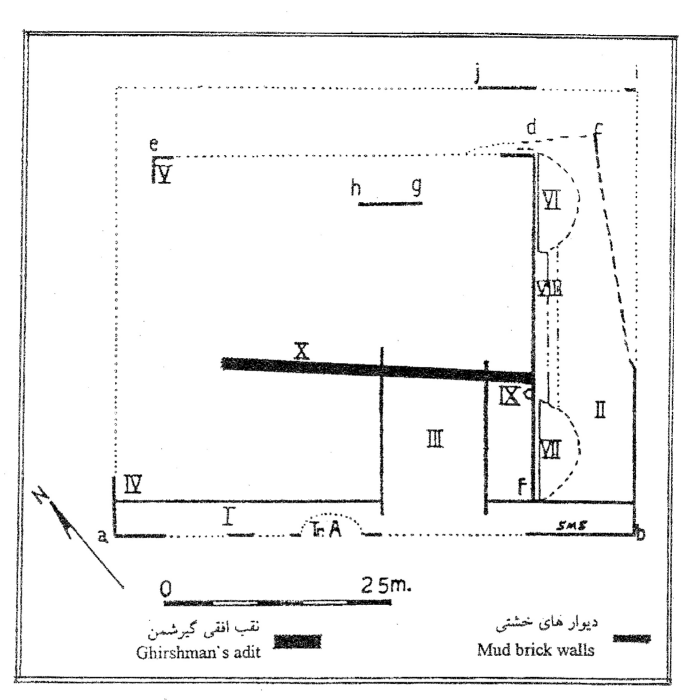


عکس ۳

نقشه ا

## TÉPÉ SIALK Grande construction

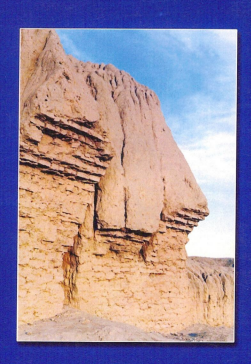




نقشه بقایای زیگورات سیلک که در پایان نخستین فصل پژوهشی " طرح بازنگری سیلک " مشخص شد.

# "La Grande construction" of Sialk:

A Construction from Median Period or Ziggurat of Sun?!



MEHRDAD MALEKZADEH